

Архиерейское подворье — храм в честь Рождества Пресвятой Богородицы (Никитский) г. Калуги

«...праздник Сретения научает нас тому, что Господь Сам идет на встречу только к делающим правду, или алчущим и жаждущим правды, — как старец Симеон, — потому что Он пришел на землю для того, чтобы исполнить всякую правду (Матф. 3, 15) Божию и нас научить творить правду и избавить нас от всякой неправды, от всякаго беззакония и даровать нам покаяние с плодами спасительными».

(Св. прав. Иоанн Кронштадтский. Слово на Сретение Господне).

 $N_{2}(70)$ 

### 15 ФЕВРАЛЯ - СРЕТЕНИЕ ГОСПОДА НАШЕГО ИИСУСА ХРИСТА И ВСЕМИРНЫЙ ДЕНЬ ПРАВОСЛАВНОЙ МОЛОДЁЖИ!

Сретение Господне - христианский Двунадесятый праздник, посвященный принесению в Иерусалимский храм младенца Иисуса Христа на 40-й день после Рождества и на 32-й день после Обрезания.

#### ПРАЗДНИК СРЕТЕНИЯ ГОСПОДНЯ.

По Моисееву закону родители на 40 день должны были приносить первенцев в храм для посвящения Богу. При этом полагалось, в благодарность Богу, принести жертву. В жертву приносился годовалый ягненок, если семья была бедной – в жертву приносили голубку. Этот закон установили в память исхода евреев из Египта.

Для исполнения закона Божия Матерь и Иосиф принесли младенца Иисуса в Иерусалимский храм, а для жертвы принесли двух голубиных птенцов. В это время в Иерусали-

В это время в Иерусалиме жил старец Симеон, он был человек праведный и благочестивый, ожидал пришествия Спасителя. Ему было предопределено Духом Святым, что он не умрет до тех пор, пока не увидит Христа Господня.

Симеон долго ждал исполнения обещания Божия (по преданию он жил около 300 лет). И вот, в этот день, по внушению Духа Святого, он пришел в Иерусалимский храм. Когда Мария с Иосифом принесли Младенца Иисуса, Симеон встретил Младенца, взял Его на руки и, славя Бога, сказал: «Ныне отпущаеши раба Твоего, Владыко, по глаголу Твоему, с миром; яко видеста очи мои спасение Твое, еже еси уготовал пред лицем всех людей, - свет во откровение языков, и славу людей Твоих Израиля».

Родившегося Господа Симеон называет: «светом во откровение языков, то есть всех племен и народов, и «славою для народа своего», то есть Израиля. — Есть два Израиля: ветхозаветный и новозаветный. В Ветхом Завете то был избранный народ еврейский или израильский, а в Новом Завете - весь верующий христианский мир.

Иосиф и Мария дивились словам Симеона. Праведный Симеон называется Богоприимцем, то есты принявшим на свои руки Бога Спасителя. Симеон благословил их и, обратившись к Божией Матери, предсказал Ей о Младенце:

«Из-за Него будут спорить в народе: одни спасутся, а другие погибнут. А Тебе Самой оружие пройдет душу».

Епископ Феофан Затворник писал: «В лице Симеона весь Ветхий Завет, неискупленное человечество, с миром отходит в вечность, уступая место христианству...». Воспоминание об этой евангельской истории каждый день звучит в православном богослужении. Это Песнь Симеона Богоприимца, или иначе — «Ныне отпущаещи...».

В храме Иерусалимском, была благочестивая вдова Анна Пророчица 84 лет, служившая Богу постом и молитвою день и ночь. Она узнала Спасителя и, подошедши, славила Господа и говорила о Нем всем в Иерусалиме, ожидавшим пришествия на землю Христа Спасителя.

Исполнивши все, что полагалось по закону, Божия Матерь с Младенцем Иисусом Христом и Иосиф вернулись домой. Данное событие, когда Святые Симеон и Анна встретили в храме Иисуса Христа и прославили Его, называется праздником Сретения Господня, то есть встречи Господа.

#### история.

Праздник Сретения Господня - один из самых древних в христианской Церкви. Первые сретенские проповеди перед народом произносили еще IV-V веках — святители Григорий Богослов, Григорий Нисский, Иоанн Златоуст. Самое старое и при этом исторически достоверное свидетельство о праздновании Сретения на христианском Востоке это «Паломничество ко Святым местам». Его написала паломница Этерии (Сильвия) в конце IV века. Праздник стал общегосударственным для Византии в VI веке. Вслед за этим традиция торжественного празднования Сретения распространилась по всему христианскому миру.

#### БОГОСЛУЖЕНИЕ.

У Сретения Господня — неизменное место в церковном календаре. 15 февраля, но если Сретение выпадает на понедельник первой седмицы Великого поста, что случается очень редко, праздничное богослужение переносится на предыдущий день — 14 февраля.

Сретение Господне — праздник посвященный Иисусу Христу, но в первые века христианства в этот день чествовали Богоматерь, поэтому те, кто скажет, что это Богородичный праздник, будут отчасти правы. Сретение близко к праздникам в честь Божией Матери и по строю богослужения. В тропаре праздника, в прокимнах на утрене и Литургии и других песнопениях обращения к Богородице занимают центральное место.

Двойственность Сретения повлияла и на цвет облачений священнослужителей на праздничной службе. Они могут быть и белыми — как в Господские праздники, и голубыми — как в Богородичные. В церковной традиции белый цвет символизирует Божественный свет, голубой — чистоту и непорочность Пресвятой Богородицы.

#### ПРАЗДНИК В НАРОДНЫХ ТРАДИЦИЯХ.

В народных традициях празднования Сретения перемешалось и языческое. Некоторые из этих обычаев совсем нехристианские, но даже они говорят об этом дне нечто важное — для людей он был очень радостным.

был очень радостным.
Встрече Святого Семейства со старцем Симеоном нашлась простая календарная аналогия. В этот день в простонародье стали отмечать встречу зимы с весной. Отсюда множество поговорок: «на Сретение зима с весною встретилась», «в Сретение солнце на лето, зима на мороз поворотила».

Последние зимние морозы и первые весенние оттепели называли Сретенскими. После праздника крестьяне начинали множество «весенних» дел. Выгоняли скотину из хлева в загон, готовили семена к посеву, белили плодовые деревья. И конечно, помимо трудов по хозяйству, в деревнях проводили гулянья

#### иконы.

Иконография Сретения – иллюстрация повествования евангелиста Луки. Дева Мария передает Богомладенца на руки старцу Симеону — вот главный сюжет икон и фресок праздника. За спиной Богородицы изображается Иосиф Обручник; он несет в руках или в клетке двух



голубей. Позади праведного Симеона пишут Анну Пророчицу.

Древнейший образ Сретения можно найти в одной из мозаик триумфальной арки в церкви Санта Мария Маджоре в Риме. Мозаика была создана в первой половине V века. На ней Богоматерь шествует с Младенцем на руках навстречу святому Симеону — в сопровождении ангелов.

Самые древние изображения событий Сретения на Руси — это две фрески XII века. Первая — в Кирилловской церкви в Киеве, вторая — в церкви Спаса на Нередице в Новгороде. Интересно, что на фреске Кирилловского храма Младенец не сидит, а лежит на руках Богородицы.

Необычный вариант иконографии Сретения есть в средневековом грузинском искусстве. На этих иконах нет изображения алтаря, вместо него — горящая свеча, символ жертвы Богу.

С событием Сретения связана икона Пресвятой Богородицы «Умягчение злых сердец», ее еще называют «Симеоново проречение». Иконописный сюжет напоминает нам слова Симеона Богоприимца, обращенные к Деве Марии: «А Тебе Самой оружие пройдет душу». Этот образ очень похож на икону Божией Матери «Семистрельную». Но есть одно отличие. Стрелы, пронзающие сердце Богородицы, расположены на иконе «Умягчение злых сердец» по три справа и слева, одна снизу. У «Семистрельной» иконы — четыре стрелы с

одной стороны и три с другой.

# ВСЕМИРНЫЙ ДЕНЬ ПРАВОСЛАВНОЙ МОЛОДЕЖИ.

15 февраля отмечается также и Всемирный день православной молодежи. Этот праздник существует с 1953 года, когда состоялась Первая генеральная ассамблея Всемирного православного молодежного движения «Синдесмос».

братство Всемирное православной молодежи «Синдемос» было создано во Франции группой молодых православных богословов. Деятельность этого братства получила поддержку всех поместных православных церквей. Основными мероприятиями участников этого движения являются международные семинары, летние школы и лагеря. На этих мероприятиях православная молодежь из разных стран знакомится и обшается, учится, делится опы-

том.
На конференции 1953 года, на которой было принято решение создать Всемирный день православной молодежи, собрались участники самых разных национальностей, среди которых были и русские, и сербы, и грузины, и финны. Очень символично, что главной темой этой конференции было объединение (именно это и означает название «Синдесмос».

Во Всемирный день православной молодежи в отмечающих его странах проводятся разные мероприятия. Как правило, в церквях проводятся особые службы, священнослужители встречаются с представителями православно-

го молодежного движения. Также в этот день могут проводиться православные форумы, концерты.

форумы, концерты. В России православная молодежь в праздничный день традиционно уделяет время молитвам и добрым делам, посещает служения. Во всех православных храмах страны служится Божественная Литургия, а патриарх Мо-сковский и Всея Руси обращается к представителям молодежных православных организаций с приветственной речью. На местных уровнях Всемирный день молодежи в России отмечается, как правило, конференциями, выставками, концертами, ярмарками и даже балами.

В Санкт-Петербурге, например, с 2014 года в честь Всемирного дня православной молодежи ежегодно проходит крестный ход. Как правило, участники этого хода — это не только представители молодежных православных организаций, но также и учащиеся воскресных школ, студенты семинарий и вообще все желающие.

Празднование Всемирного дня православной молодежи из года в год может иметь свою особую тематику, которой посвящаются все мероприятия. Например, в этот день в разные годы православной молодежью поднимались вопросы положения верующих людей в обществе, взаимодействия с современными технологиями и т. л.

По материалам сайтов www.kashin.ortox.ru,www. anydaylife.com и www. krakotka-monastyr.by.

#### Слово настоятеля



Дорогие братья и сестры! Всех Вас сердечно поздравляю с праздником Сретения Господа Нашего Иисуса Христа!

Мы вспоминаем сегодня событие, которое произошло на сороковой день после Рождества Христова, когда Младенец Иисус был принесен Своими родителями в храм Господень, чтобы по закону Моисееву быть посвященным Богу.

При храме жил долгие годы старец Симеон – человек праведной жизни, которому Духом Святым было предсказано, что он «не увидит смерти, доколе не увидит Христа Господня» (Лк. 2.26). Дух Святой привел его в этот день в храм, и когда Иосиф и Мария принесли в храм Младенца Иисуса, старец духовным взором прозрел, а, точнее, Дух Святой ему подсказал, что этот Младенец, Который лежит на руках Своей Матери – Тот, Кого ожидали и проповедовали пророки на протяжении веков. И Он пришел спасти не только народ израильский – Он спасет весь мир.

Старцу Симеону было открыто Духом Святым, что судьба этого Младенца будет необычной. И Матери Его он сказал пророческие слова: «Се, лежит Сей на падение и на восстание многих в Израиле и в предмет пререканий...» (Лк. 2.34). Симеон провидел ситуацию, описанную в Евангелиях, которая сложится вокруг Господа Иисуса Христа: когда Он вырастет, выйдет на проповедь и будет возвещать людям Царство Божие, не все последуют за Ним и не все Его услышат. Многие воспротивятся Его проповеди, будут спорить о Нем, и Он станет поистине предметом пререканий.

Проповедь Христа будет многими отвергнута и вызовет отнюдь не восторг и желание следовать за Ним. У людей, которые составляли на тот момент интеллектуальную, духовную и политическую элиту израильского народа, Сын Божий вызовет ненависть, и они добьются того, что Он будет осужден на смерть и распят на Кресте. Все это своим духовным взором провидит старец Симеон и иносказательно говорит об этом Матери Младенца: «И Тебе Самой оружие пройдет душу» (Лк.2.35). Страдания, которые Ты не испытала при рождении этого Божественного Младенца, Ты испытаешь, когда оудешь свидетельницеи смерти, когда будешь стоять при Его Кресте, - вот, что означают слова праведного Симеона.

Для самого старца Симеона его встреча со Христом означала исполнение обетования и надежд. Настал день, который он ожидал очень долго, и теперь он мог спокойно перейти в мир иной, ибо самое главное событие в его жизни совершилось. Он жил для того, чтобы увидеть Спасителя мира, рожденного Приснодевой Марией. Возможно, он не предполагал, что увидит Его беспомощным младенцем, но, когда Младенец Иисус был принесен в храм, Симеон распознал в Нем Того, ожиданием Которого жил не только он, но и предшествовавшие ему пророки прежних веков. Он восславил Бога и сказал: «Ныне отпущаеши раба Твоего, Владыко, по глаголу Твоему, с миром; яко видеста очи мои спасение Твое, еже еси уготовал пред лицем всех людей» (Лк. 2. 29-32). Праведный Симеон дождался своего часа, когда мог сказать: «Ныне отпускаешь меня, Владыка, по слову Твоему, с миром...» Свершилось обетование, встреча состоялась, и старец собственными глазами увидел родившегося Спасителя мира.

Мы с вами, дорогие братья и сестры, каждый раз встречаем Господа Иисуса Христа, когда, подобно Симеону и Анне-пророчице, приходим в храм Господень. Й мы видим не беспомощного младенца, лежащего на руках Матери, а Того, Кто пришел во славе, чтобы спасти нас и даровать нам всего Себя. Если старец Симеон держал Младенца Иисуса на своих руках, то мы с вами принимаем Господа Иисуса Христа внутрь себя, и не только держим Его на руках, но имеем Его внутри нашего тела и нашего сердца. Его Плоть становится нашей плотью, Его Кровь - нашей кровью. Это самая главная встреча, ради которой живет человек, и если она состоялась, то можно сказать, подобно пророку Симеону: «Ныне отпущаеши раба Твоего, Влады-

Каждый вечер мы произносим эти слова во время вечерних молитв. Мы знаем, что каждый новый день нашей жизни для нас может стать последним. И перед тем, как лечь в кровать, мы спрашиваем: «Неужели мне одр сей гроб будет?», ибо знаем, что может случиться так, что человек ложится в постель, чтобы проснуться на следующее утро, но не просыпается, ибо Господь забирает его к Себе.

Причастившись Святых Христовых Таин, встретившись со Христом, мы исполняем то, ради чего живем на этой земле - встречаем Господа Иисуса Христа. Он входит в нашу душу, в наше сердце, в наше тело, Он живет внутри нас, и мы с готовностью ожидаем смертного часа, ибо верим, что за порогом смерти Господь Иисус Христос ожидает нас так, как Он ожидал праведного Симеона.

Новый номер нашей приходской газеты посвящен празднику Сретения. Из его материалов Вы сможете узнать о истории и традициях данного праздника, о Дне православной молодёжи, который празднуется одновременно со Сретением, о подготовительных неделях грядущего Великого Поста, познакомитесь с житиями святых, память которых празднуется в феврале, и с историей иконы Божией Матери, именуемой «Взыскание погибициу обычной судьбой известного советского, азербайджанского поэта Онегина Гаджикасимова, круто изменившего своего жизнь и принявшего монашество. Вашему вниманию предлагаются новости прихода, ДПИКЦ «Достояние» и Музея истории православия на Калужской земле, действующих при храме, стихотворения и рассказ на тему праздника Сретения, подборка цитат трёх Вселенских святителей и учителей Церкви - Василия Великого, Иоанна Златоустого и Григория Богослова, память которых празднуется в феврале.

В день Сретения Господня будем молиться о том, чтобы всегда пребывать со Христом и чтобы Он соделал нас достойными встречи с Ним - и в настоящей, и в будущей жизни.

Аминь. Храни вас всех Господь!

Настоятель Храма - протоиерей Алексий Пелевин.

# ПАТРИАРШАЯ ПРОПОВЕДЬ В ПРАЗДНИК СРЕТЕНИЯ ГОСПОДНЯ ПОСЛЕ ЛИТУРГИИ В ХРАМЕ ХРИСТА СПАСИТЕЛЯ.

Во имя Отца и Сына и Святого Духа! Сегодня великий двунадесятый праздник Сретения. Мы вспоминаем принесение Младенца Иисуса в Иерусалимский храм по закону, согласно которому каждый первенец в Израиле посвящался Богу. В этот день мы прославляем Пречистую и Преблагословенную Царицу Небесную, Мать Спасителя, потому что Она принесла в храм Своего Младенца, Который по человеческому естеству еще не мог ни принимать собственных решений, ни тем более действовать, и не имел возможности самостоятельно прийти в храм, но Мать принесла Его туда, исполняя тем самым закон.

Этот закон очень строго соблюдался в народе Израилевом, но перешел и в Новый Завет, хоть и не во всех тонкостях и подробностях. В Церкви Христовой родители не посвящают своих первенцев Богу, но на родителях лежит огромная ответственность — каждый обязан принести своего младенца в храм и в прямом, и в переносном смысле слова. Принести, когда младенец еще ходить не может, для того чтобы он крестился, для того чтобы он мог причащаться Святых Христовых Таин...

В этот день мы празднуем День православной молодежи и молимся за тех молодых людей, которые связывают свою жизнь со Христом и Церковью, несмотря на многие соблазны современного мира, несмотря на то, что современная цивилизация лишилась всякого религиозного измерения и стала внерелигиозной, а то и безбожной...

Мы молимся, чтобы вера православная присутствовала в каждом новом поколении, которое Господь призывает к жизни и которое заступает на место предыдущих поколений. Так и должно быть — вера православная должна пребывать до скончания века сего в жизни и сознании нашего народа.

...Молясь сегодня о молодежи, мы, конечно, должны возносить молитвы и о родителях, дабы через научение родителей, а затем через самостоятельный мировоззренческий выбор молодежи Церковь Христова пребывала из поколения в поколение и вера во Христа Спасителя оплодотворяла жизнь молодых людей.

В Евангелии, которое мы сегодня слышали, есть слова: «Сей (т.е. Господь Младенец, Которого Дева Мария принесла в храм) лежит на восстание и на падение многих в Израиле» (см. Лк. 2:34). Такое пророчество услышала Царица Небесная, принеся Своего Младенца в храм: «на восстание и на падение многих». Но ведь Господь принес весть о спасении – о каком же падении идет речь? Казалось бы, люди должны были с радостью откликнуться на эту весть - какое падение после того, как Сам Спаситель ришел в мир с проповедью нужно жить, для того чтобы спастись? Но знаем, что проповедь была многими отвергнута, и Сам Спаситель претерпел мученическую казнь и силой Своей Божественной воскрес, чтобы добро навсегда победило зло.

Вспоминая принесение Младенца Иисуса в храм, вспоминая полученное Девой Марией обетование о том, что «Сей лежит на падение и на восстание многих в Израиле», мы должны понимать, что эти пророчества и сегодня актуальны. Ведь не все принимают весть о Спасителе, не все даже задумываются о перспективе жизни, которая открывается после человеческой смерти.

...Все то, что было принесено Господом и Спасителем в этот мир — Его слова, сама Его жизнь, Его подвиг, Его смерть, Его Воскресение, — все это для того, чтобы мы не пали, но восстали. Почему же о падении все-таки говорится? А потому что Бог дал человеку свободу и



никого не принуждает к спасению. Это наш свободный выбор. Либо мы живем с Богом и будем и в вечности с Ним пребывать, либо мы от Бога отказываемся и теряем возможность быть с Богом и здесь, и в вечности.

Вот что принес Христос Спаситель. Действительно, для кого-то Он стал восстанием, а для кого-то падением. Кто-то с ним восстает для жизни вечной, а ктото, отрицая Господа и Спасителя, несомненно, падает. И эти слова, произнесенные в древнем иерусалимском храме и услышанные Пресвятой Богородицей, через память, хранимую в Церкви, через величайшее Священное Предание, которое непогрешимо сохраняется в Церкви, доносят до нас великую истину о восстании и падении многих и о предмете пререкания. И дай Бог, чтобы Господь и Спаситель наш никогда не был для нас предметом пререкания, чтобы вера наша была сильной, чтобы она обновлялась с каждым днем нашей жизни через получаемые нами знания, через наш жизненный опыт, но в первую очередь силой Божественной благодати через наше участие в жизни Перкви. Будем надеяться, что и на людей, которые еще остаются вне Церкви, эта благодать будет воздействовать так, чтобы весть от пришедшем в мире Спасителе была для них к восстанию, но никак не к падению.

Именно за эту радостную, исполненную великого духовного смысла перспективу нашей жизни, и личной, и общественной, мы и должны бороться, продолжая великое дело, которое совершил Господь, которое подхватили Его ученики и которое мы, верующие православные христиане, спустя 2000 лет по мере своих сил осуществляем в жизни своей, имея твердую надежду и упование на милость Божию, через которую все спасаемся

Аминь.

Пресс-служба Патриарха Московского и всея Руси. По материалам сайта www.patriarchia.ru.

# ПОДГОТОВИТЕЛЬНЫЕ НЕДЕЛИ ВЕЛИКОГО ПОСТА.

(07 МАРТА- 23 АПРЕЛЯ 2022 ГОДА).

читается, что подго-Недель товительных (воскресных дней) Великого поста четыре: о мытаре и фарисее, о блудном сыне, о Страшном Суде и Адамово изгнание. Воскресные дни так называются потому, что Евангелие дня, а также песнопения службы посвящены этим темам. Но тематически еще две Недели примыкают к числу подготовительных перед началом Великого поста: о Вартимее, слепце, который просил у Господа прозрения (см.: Лк. 18: 35-43), и о Закхее, начальнике мытарей, который не побоялся быть смешным и влез на смоковницу, чтобы увидеть Господа (см.: Лк. 19: 1-10).

ервые постовые песнопения звучат в храме именно в Неделю о мытаре и фарисее (в этом году - 13 февраля).

«Покаяния отверзи ми двери Жизнодавче, / утренюет бо дух мой ко храму святому Твоему, / храм носяй телесный весь осквернен: / но яко щедр, очисти / благоутробною Твоею милостию.»

Вечернее богослужение. Закончился полиелей, прочитано Евангелие, священство стоит в центре храма, и вдруг гаснет свет. «Открой мне двери покаяния, Податель Жизни, ибо с раннего утра мой дух стремится ко храму святому Твоему...» Неужели без храма покаяние невозможно? Почему именно в храме «открываются двери покаяния»? Конечно, каяться человек может и должен всякий раз, когда согрешает, и на всяком месте. Но если мы ведем речь о полноте покаяния, об изменении жизни, о том, чтобы грех стал человеку противен и ненавистен, такое перерождение человека, по-гречески «метанойя», изменение ума и сердца, возможно только с помощью Божией, в храме, в таинствах, прежде всего Покаяния и Причащения.

«...Храм ношу телесный весь осквернен. Но Ты ведь Щедр, очисти его милосердием Тво-им и милостью». Хорошо, если душа чувствует необходимость каяться. А если нет? Если ты не ощущаешь, что «храм телесный осквернен», как быть? Действительно, бывает так, что человек старается жить праведно, не позволяет себе грешить. И в чем же ему каяться? Тогда спросим величайшего из святых, святого апостола Павла, почему он говорил: «Христос Иисус прииде в мир грешники спасти, от нихже первый есмь аз». То же самое говорили все святые. Может быть, у нас что-то не так с духовным зрением? Может, не замечаем маленьких грехов? Но ведь их может набраться очень

Песнопение продолжается... «На спасения стези настави мя Богородице, / студными бо окалях душу грехми, / и в лено-

окалях душу грехми, / и в лености все житие мое иждих: / но Твоими молитвами / избави мя от всякия нечистоты.».

«На пути спасения настави меня, Богородица, ибо душу мою запятнал постыдными грехами, и жизнь мою всю в лености растратил...» Опять сильное выражение — «окалях душу». Часто оно вызывает недоумение. В послании Петра о грешнике так говорится: ...как вымытая свинья идет валяться в грязи... (2 Пет. 2: 22). Если мы после крещения и покаяния продолжаем произвольно со-



грешать, то становимся похожими на бессловесных животных, которые валяются в своих отходах, в грязи. И причина тому — леность. Обратите внимание, что избавить от нечистоты сам себя человек не может. Грех очень силен, особенно если пустил корни. Поэтому и поется «избави мя от всякия нечистоты».

«Множества содеянных мною лютых, помышляя окаянный, / трепещу страшнаго дне суднаго: / но надеяся на милость благоутробия Твоего, / яко Давид вопию Ти: / помилуй мя Боже / по велицей Твоей милости.».

«Помышляя о множестве сотворенных мной злых дел, трепещу, ожидая страшного дня судного...» Ценность страха, конечно, сомнительна. В страхе нет любви, страх парализует, замыкает человека в себе. С ним надо бороться, но здесь... звучит призыв «вострепетать перед страшным судным днем». Но разве Бог не есть Любовь? Неужели Он не простит всем всё, невзирая на лица, на все дела и поступки, совершенные кем бы то ни было? Да, Бог прощает, Бог есть Любовь. Но простит ли человек себя сам, когда приблизится к свету и чистоте, к любви животворящей и всепобеждающей, и увидит, что не имеет с ней ничего общего?

Суть церковного учения в подготовительные Недели Великого поста заключена в кондаках дня. В них — краткая формула, девиз. Это пересказ Евангелия, прочитанного на Божественной литургии, слово Божие, которое всю седмицу должно настраивать нас на нечто новое в наступившем году, на путешествие, которое у каждого будет своим, — Великий пост.

Кондак Недели о мытаре и фарисее.

«Фарисеева убежим высокоглаголания, / и мытареве научимся высоте глагол смиренных, / покаянием взывающе: / Спасе мира, / очисти рабы Твоя».

Каждая подготовительная Неделя Великого поста призывает к определенной добро-

детели, без которой пост невозможен. Ты можешь поститься очень строго, но если этих, так сказать, «подготовительных», добродетелей не имеешь, то никакого толку в посте не будет. Неделя о мытаре и фарисее (см.: Лк. 18: 10-14) показывает, что пост невозможен без смирения. Нужно снять с себя венец и сойти с пьедестала, на который мы сами себя поставили, «убежать, избежать фарисейского высокого мнения о себе, и прийти к высоте смиренных слов мытаря, подражая которому с покаянием взываем: «Спаситель мира! Очисти рабов Тво-

а второй подготовительной Неделе Великого поста, о блудном сыне (в этом году - 20 февраля) (см.: Лк. 15: 11-32), к покаянным тропарям добавляется еще одно песнопение, которое будут петь в церкви три воскресных дня подряд: «На реках Вавилонских» (136-й псалом).

Не поет пойманная птица даже в золотой клетке. Израильтяне предали Бога, затем был разрушен Иерусалим и их увели в плен. Так и грех — разрушает чистое и невинное житие, оставляет руины на святом месте. Может даже казаться, что жизнь на новом месте не так уж плохо устроена: простор, прохлада, удовольствие. Но почему-то песни не идут, душа тоскует. Она помнит святую гору, узкие дороги, святой храм наверху. Там к Богу возносилась молитва, и мир вокруг преображался. Ты был счастлив верностью Богу, любовью к ближним, чистотой помыслов, радостью и светом в душе. Теперь же ничего этого нет. Грех привел сюда, в Вавилон. Он разрушил Иерусалим. Теперь он властвует, просит: «Воспойте нам от песней Сионских». Чем ему воздать? Взять помыслы, пока они еще малы, пока не превратились в вооруженные полки, как только они приходят к нам, и... разбить их о камень веры, молитвой ко

Кондак Недели о блудном

«Отеческия славы Твоея удалихся безумно, / в злых расточив еже ми предал еси богатство. / Темже Ти блуднаго глас приношу: / согреших пред Тобою Отче щедрый, / приими мя кающася, / и сотвори мя яко единаго от наемник Твоих».

Если главной добродетелью Недели о мытаре и фарисее было смирение, без которого нельзя приступить к посту, то в Неделю о блудном сыне на первое место выходит добродетель решимости. «Встану и пойду к отцу моему!» — говорит блудный сын и разворачивает корабль своей жизни ко спасению.

ледующую, третью, Неделю подготовки к посту, которую называют Неделей о Страшном Суде (в этом году - 27 февраля) (см.: Мф. 25: 31-46), характеризует новый призыв: начать исправлять грехи, те самые, которые, хочешь того или не хочешь, записаны в книгу жизни. Ведь настанет час, когда нужно будет за каждый грех дать ответ!

<sup>\*</sup> Кондак Недели о Страшном Суде.

«Егда приидеши Боже на землю со славою, / и трепещут всяческая: / река же огненная пред судищем влечет, / книги разгибаются, и тайная являются: / тогда избави мя от огня неугасимаго, / и сподоби мя одесную Тебе стати Судие праведнейший».

«Когда придешь, Боже, на землю во славе, вострепещут все и вся; река огненная, текущая пред судом, жаждет поглотить, книги раскрываются и всё тайное становится явью. Тогда избавь меня от этого огня неугасимого и позволь мне стать по правую сторону Тебя, о Судья Праведнейший!» Как избежать огня? Рукописание грехов стереть можно. Об этом всё время говорит Церковь. Покаяние, причащение, творение добрых дел, заглаживающих грех, —

вот какая добродетель требуется на этот раз, доброделание!

оследняя, четвертая, подготовительная **L**Неделя Великого поста носит название «Адамово изгнание» или «Прощеное воскресенье» (в этом году - <u>06</u> марта) (см.: Мф. 6: 14-21). Грех Адама совершают все: непослушание Богу. Нет человека, который в большей или меньшей степени не согрешает в этом. Нет никого, кто безукоризненно выполняет все до единой заповеди без того, чтобы не оступиться. Это естественно, как в борьбе или любом виде деятельности неизбежно бывают удачи и промахи. И вот вместе с Адамом мы уходим из райского сада, врата закрываются...

Кондак Недели Адамова из-

«Премудрости наставниче, смысла подателю, / немудрых наказателю, и нищих защитителю, / утверди, вразуми сердце мое Владыко. / Ты даждь ми слово, Отчее Слово, / се бо устне мои не возбраню, / во еже звати Тебе: / Милостиве, помилуй мя падшаго».

Само по себе смирение, или решимость исправиться, или добрые дела не могут спасти человека. Спасает человека в жизнь вечную только Тот, Кто имеет власть спасать. «Наставник премудрости, Податель разума, Защитник нищих, утверди, вразуми мое сердце, Владыка! Ты Сам дай мне Слово, Отчее Слово!..» Желание соединить свои ум и сердце с Божиим словом, уверовать и связать жизнь с Господом Иисусом Христом – эту добродетель можно назвать любовью к Богу, адамовой тоской по Богообщению. А любовь к Богу немыслима без любви к ближнему, которая начинается с прощения...

Смирение, решимость, покаяние и добрые дела вместе с любовью к Богу подготовят нас к началу путешествия.

> Андрей Ахметшин. По материалам сайтов www.obitel-minsk.ru и www.azbyka.ru.

## Православный календарь на февраль 2022 года.

06 февраля - День памяти святой преподобной Ксении Миласской, диаконисы.



В миру Евсевия, была единственной дочерью знатного римского сенатора. С юности она стремилась к Богу. Чтобы избежать предстоящего ей брака, она тайно ушла из родительского дома с двумя преданными ей служанками и отплыла на корабле. Встретившись, по промыслу Божию, с настоятелем обители святого апостола Андрея, которая находилась в городе Милассе, в Кесарии, она упросила его взять ее вместе со спутницами в Миласс; изменив свое имя, она назвалась Ксенией. В Милассе она купила землю, построила храм во имя святого Стефана и основала женский монастырь. Вскоре после этого епископ Миласса, Павел, посвятил Ксению в диаконисы, как вполне достойную этого звания по добродетельной жизни. Святая всем оказывала помощь: для бедных была благотворительницей, для скорбящих - утешительницей, для грешных - наставницей. Имела глубокое смирение, считая себя хуже и грешнее всех. В подвигах своих руководствовалась советами палестинского подвижника преподобного Евфимия. Высокой жизнью святая Ксения привлекла многие души ко спасению. Кончина святой девы во время молитвы была отмечена Господом явлением в небе над монастырем знамения в виде светлого венца с блистающим посреди него крестом, который сопровождал тело святой, вынесенное в город к народу, и сохранялся до самого момента погребения. Множество больных, прикасаясь к мощам святой, получило исцеления.

11 февраля - Празднование памяти святителя Лаврентия, затворника Печерского, епископа Туровского.



Преподобный Лаврентий жил в XII веке. Он сильно возжелал молиться Богу в затворе, но преподобные отцы Печерского монастыря не благословляли его, считая подвиги затворничества весьма трудными и небезопасными. Тогда Лаврентий, испросив прощение, ушел в монастырь святого великомученика Димитрия Солунского и там подвизался в затворе. Святой получил от Господа дар исцелять различные недуги и изгонять бесов.

В 1182 году преподобного рукоположили во епископа Туровского, он был преемником святителя Кирилла II Туровского.

Преподобный Лаврентий мирно упокоился 29 января 1194 года примерно в возрасте 40-50 лет. По преданию, его мощи почивали в Туровском Борисоглебском монастыре, а позднее были перенесены в лавру в Киев, где ныне почивают в Антониевых (Ближних) пещерах.

20 февраля- День памяти новомученика, священномученика, иерея Александра (Талызина).

Священномученик Александр родился 15 августа 1870 года в селе Типня Весьегонского уезда Тверской губернии в семье священника Иоанна Талызина. После окончания Духовной семинарии Александр Иванович был рукоположен во священника и служил в храмах Тверской епархии. В 1928 году, во время гонений на Русскую Православную Церковь, отец Александр был арестован, обвинен в антисоветской агитации и при-



говорен к двум годам ссылки. Вернувшись в 1930 году в Тверскую область, он был направлен служить в храм в селе Шаблыкино Краснохолмского района и прослужил здесь до своего ареста.

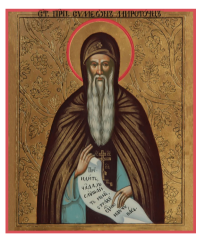
Отец Александр был арестован 10 февраля 1938 года и заключен в тюрьму в Красном Холме. Сразу же после ареста он был допрошен.

- Назовите ваши связи в Краснохолмском районе и вне Краснохолмского района, потребовал следователь, желая получить от священника как можно больше сведений.
- Каких-либо связей как в Краснохолмском районе, так и вне Краснохолмского района я ни с кем не имею, кроме своих сыновей. Один мой сын работает на станции Красный Холм — ремонтирует пути, а второй в столярной мастерской в Красном Холме.
- Дайте следствию правдивые показания о вашей антисоветской и контрреволюционной работе, проводимой вами среди крестьянства.
- Я какой-либо антисоветской агитации не вел и не веду и виновным себя в этом не признаю.

На этом допрос был закончен, и следователь, не имея материалов, доказывающих состав преступления, вызвал дежурных свидетелей, и те подписали необходимые показания

12 февраля следствие было закончено и передано на рассмотрение тройки НКВД. На следующий день, 13 февраля, тройка НКВД приговорила отца Александра к расстрелу. Священник Александр Талызин был расстрелян 20 февраля 1938 года и погребен в безвестной общей могиле.

26 февраля Церковь чтит память святого преподобного Симеона Мироточивого (в миру - Стефана Неманя), Хилендарского (Афонского).



Родившись в 1114 году от жупана Давида, Стефан (Симеон в монашестве) был младшим из четырех сыновей. Даже в раннем возрасте он правил столь мудро и благочестиво, что после смерти отца ему была отдана в управление большая часть страны; и потом он всю жизнь страдал от гнева своих братьев. Бог утешил его, ларовав в жены княжну Анну, лочь византийского императора. И они, сами стяжав святость, произвели на свет двоих сыновей, также ставших святыми. Стараясь превратить Сербию в православное царство, преподобный Симеон воздвиг и содержал множество храмов в самой Сербии и во всем христианском мире. Венцом его жизни стало отречение от престола, когда он последовал своему сыну, святителю Савве, в возрасте 82 лет. Вместе они подвизались на Святой Горе, основав здесь Сербский Хиландарский монастырь. С лицом, осиянным небесным светом, преподобный Симеон почил о Бозе в возрасте 86 лет. Его мощи оставались мягкими и теплыми и источали нежное миро. Когда святитель Савва вернулся в Сербию, он принес с собою мощи своего отца, и весь народ был свидетелем того, что тело Симеона все еще было теплым и выглядело живым, он как бы спал. В настоящее время его мощи пребывают в Студеницком монастыре, который он воздвиг и в котором начал свою монашескую жизнь. И доныне они Божией благодатью приносят всем приходящим исцеления и

> По материалам сайтов www.azbyka.ru и www.obitel-minsk.ru.

# ИКОНЫ ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ.



# 18 ФЕВРАЛЯ – ПРАЗДНОВАНИЕ В ЧЕСТЬ ИКОНЫ БОЖИЕЙ МАТЕРИ, ИМЕНУЕМОЙ «ВЗЫСКАНИЕ ПОГИБШИХ».

О происхождении образа «Взыскание погибших» достоверных сведений не сохранилось. Известно несколько чудотворных икон под этим названием, через которые Матерь Божия являла Свою милость людям, уже переступившим порог гибели.

В середине XVII века в селе Бор Калужской губернии благочестивый крестьянин Федот Обухов на праздник Крещения Господня был застигнут в пути пургой. Лошади выбились из сил и остановились у непроходимого оврага. Не видя средств ко спасению, Обухов лег в сани и стал засыпать, не сознавая, что совсем замерзнет. Но в эти страшные минуты он всем своим существом воззвал к Царице Небесной о помощи и дал обещание сделать для своей приходской церкви икону «Взыскание погибших». И Она услышала его сердечную молитву: в соседнем селении один крестьянин вдруг услышал под окном чей-то голос: «Возьмите». Он вышел и увидел в санях полузамерзшего Обухова. Выздоровев, спасенный немедленно выполнил свой обет и заказал список с иконы из Георгиевской церкви города Болхова Орловской губернии. С того времени Борская икона «Взыскание погибших» прославилась многими благодатными знамениями и чудесами. Известны чудотворные образы «Взыскание погибших»: из села Малижина Харьковской губернии, явленная в 1770 году, троекратно избавившая жителей от холеры; из села Красное Черниговской губернии, из Воронежа, Козлова Тамбовской губернии. В 1835 году при Московском Александровском Сиротском институте был освящен храм в честь иконы «Взыскание погибших».

Особенный интерес представляют сохранившиеся предания об иконе Божией Матери «Взыскание погибших», находящейся в храме в честь «Воскресения Словущего» в Москве. Эта икона была перенесена из храма в честь Рождества Христова в Палашевском переулке. Последний владелец ее овдовел и был на пороге полной нищеты. Усердная молитва Пресвятой Богородице спасла его от отчаяния и устроила судьбу его дочерей-сирот. Человек этот счел себя недостойным иметь в своем доме чудотворный образ и передал его в храм. В 1812 году Палашевский храм был разграблен французами. Поруганная святыня была найдена расколотой на три части среди всякого хлама. При обретении иконы совершилось множество чудесных исцелений. К этой иконе обращались невесты, выходя замуж, чтобы брак был спасительным, приходили к ней люди, погрязшие в пьянстве, погибающие в нищете, страждущие в болезнях, с молениями обращались к ней матери о погибающих детях. И всем Царица Небесная ниспосылала помощь и поддержку: «Взыщи нас, погибающих. Пресвятая Дево, не по грехом бо нашим наказуеши нас, но по человеколюбию милуеши: избави нас от ада, болезни и нужды и спаси нас» (тропарь, гл. 4).

По материалам сайта www.azbyka.ru.

# ОТ «АЛЕШКИНОЙ ЛЮБВИ» ДО ВЕЛИКОЙ. ДВЕ ЖИЗНИ ОНЕГИНА ГАДЖИКАСИМОВА.

ДЕТСТВО, ЮНОСТЬ.

Онегин Юсиф оглы Гаджикасимов родился 4 июня 1937 года в Баку. Его родители принадлежали к очень известному аристократическому азербайджанскому роду. Среди его предков можно найти политиков, муллу, дипломатов, врачей, литераторов, юристов. Его мама стала первой азербайджанской женщиной, которая защитила научную диссертацию по детской психологии. А еще она страстно любила литературу. Ее первенец родился в 1937 году, в год столетия со дня смерти А.С. Пушкина. Поэтому она решила назвать его Онегиным.

Блестяще окончив школу, Онегин в 17 лет поступил в Литературный институт имени Горького в Москве, куда был огромный конкурс. Там он сразу же стал всеобщим любимчиком, его любили студенты, уважали преподаватели. Красивый, статный, круглый отличник с карими глазами и длинными вьющимися волосами, Онегин запомнился тем, что сходу мог придумать рифму к любой строчке.

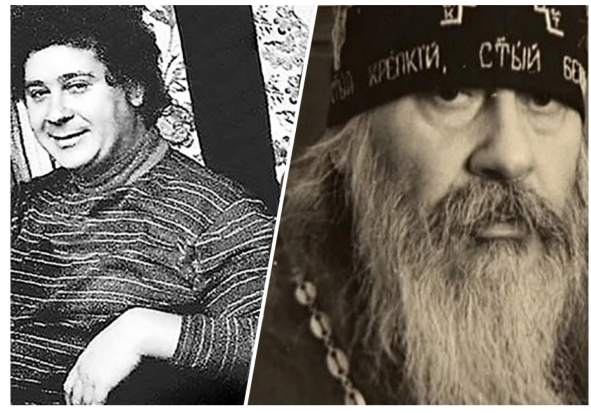
строчке.
Дальше были три года службы в военно-морской авиации. За это время он написал своей любимой девушке около восьмисот писем, которые можно было бы издать, как классику любовного эпистолярного стиля. Эти письма потом станут стихами, которые будет петь вся страна.

#### ТВОРЧЕСТВО, КАРЬЕРА.

Вернувшись из армии и женившись на своей возлюбленной, Онегин устроился на работу в музыкальную редакцию Всесоюзного радио. В свои двадцать три года он получил очень ответственную работу - готовить передачи об отечественной и зарубежной эстраде. Это был 1960-й год. «Железный занавес» тогда был еще наглухо закрыт и советский слушатель не имел возможности знакомиться с западной популярной музыкой. Зато Онегин получил теперь такую возможность благодаря своей работе. Анализируя мелодии и ритмы зарубежной эстрады, он понял секрет популярности многих песен. Битлз пели о самых простых вещах: о первой любви, об ожидании звонка у телефонной трубки, о нежных человеческих чувствах. Там не было и намека на какуюто идеологию. Все было просто и понятно. Советская же эстрада в то время была идеологически перегруженной.

Онегин стал писать свои стихи к песням. Эти песни буквально в клочья разорвали весь репертуар «догаждикасимовской» эстрады. Валерий Ободзинский, спев «Восточную песню» Онегина, на следующее утро проснулся всесоюзно известным певцом. Песни Гаджикасимова буквально на лету подхватывают А. Пугачева, Ю. Антонов, М. Магомаев, Бюль-Бюль Оглы, «Веселые ребята» и другие известные исполнители. Гаджикасимова начинает петь вся страна. «Алешкина любовь», «Дождь и я», «Лайла», «Позвони», «Говорят я некрасивый», «Дорожная» и десятки других песен льются с кассетных и бобинных магнитофонов, с радиоприемников и телевидения.

Советские партийные бюрократы не знали, что делать с этим музыкальным бумом, и решили как-то реагировать на



него с типичным коммунистическим подходом.

С точки зрения партийных цензоров слово, которое юноша «сказать хотел, но не сумел» своей девушке в «Восточной песне», было или Ленин, или Леонид Брежнев. В самом деле, о чем же еще может говорить влюбленный юноша своей девушке, как не о вожде мирового пролетариата или о генсеке КПСС? Несмотря на полный идиотизм этого обвинения, песни Онегина Гаджикасимова стали запрещать, певцам – исполнителям не позволяли указывать кто автор этих популярных шлягеров.

Но дамба партийно-номенклатурной морали была уже прорвана. Тираж проданных пластинок О. Гаджикасимова установил так никем и никогда не побитый рекорд продаж на территории советского, и уж тем более постсоветского, пространства - 15 миллионов 795 тысяч экземпляров. Несмотря на зависть коллег, которые писали разного рода критические отзывы о его «песнях-однодневках», популярность Онегина только росла. После семидесятых, когда песни зарубежных исполнителей уже стали более доступны советским гражданам, О. Гаджикасимов стал писать переводы лучших западных шлягеров на русский язык, которые до сих пор звучат на наших хит-парадах.

Личная жизнь Онегина складывалась не так радужно как творческая. У него было несколько браков, и со всеми чтото шло не так. Но и это Онегина не очень огорчало.

В это время гонорары поэтапесенника стали исчисляться тысячами рублей, когда основная масса народа получала по сто рублей в месяц. Гаджикасимов был по тем временам сказочно богатым человеком. Денег Онегин не считал, он их носил скомканными кучами в карманах, а когда надо было рассчитываться, вынимал и пригоршнями бросал на стол. У Онегина была добрая и широкая душа. Он любил угощать друзей в хороших ресторанах. Знал толк в винах и закусках. Сам умел прекрасно готовить, любил хорошо поесть и выпить. Где бы он не гулял с друзьями или знакомыми, никогда не позволял никому ни за что платить, сам все покупал и за все платил.

И вот на этом пике славы, популярности и востребованности Онегин Гаджикасимов внезапно исчез.

#### ОБРАЩЕНИЕ К ВЕРЕ.

В 1985 году в руки Онегина попала Библия. Случилось чудо, иначе это назвать нельзя. Библию невозможно прочитать за трое суток, но Онегин прочел. Он прочел Библию за 72 два часа. Прочитал всю – от книги Бытия до Апокалипсиса. После того, как он закончил читать последние строки Откровения Иоанна Богослова, Онегин полностью ослеп.

Удивительно и то, что это его нимало не беспокоило. «Я потерял внешнее зрение, но внутренним стал видеть свое сердце» - признался позже Онегин. С Гаджикасимовым случилось тоже самое, что и с апостолом Павлом, и с князем Владимиром. Лишившись зрения физического, он стал видеть духовным. Через три дня зрение к Онегину вернулось. Но это уже был совершенно другой человек. Не больше хлебосольного хозяина, любителя вкусной еды, исчез талантливый поэт-песенник.

#### ПУТЬ В НОВУЮ ЖИЗНЬ.

После того, как Онегин вновь стал видеть, он никому ничего не объясняя, садится на поезд и едет из Москвы куда глаза глядят, притом в буквальном значении этого слова. Выйдя на какой-то дальней станции, он первым делом идет в православный храм и принимает крещение с именем Олег.

Вскоре после крещения Онегин уничтожает все свои записи, избавляется от ценных вещей, оставляет свою квартиру совершенно незнакомым ему людям, а сам поселяется на далекой заброшенной даче. Что с ним там происходило, известно только Онегину и Богу. Несколько лет Онегин-Олег живет на даче, как в затворе, голодает, ночами не спит, молится. В 1988 году он уходит послушником в толькотолько начавшую возрождаться Оптину Пустынь.

#### МОНАШЕСТВО.

В Оптиной пустыни никто не знал, что новый послушник, который носит кирпичи, колотит

бетон, чистит навоз в коровнике - выдающийся и известный на всю страну поэт-песенник. Да и сам О. Гаджикасимов тщательно скрывал от всех свою известность. Даже фамилию изменил на Гакасимов, чтобы никто не знал о его славном прошлом.

В то время, когда в Москве Бюль-Бюль Оглы обрывал трубки телефонов, пытаясь разыскать своего друга, Гаджикасимов копал яму под фундамент для постройки нового монастырского корпуса. Нужно сказать, что Онегину тогда уже было 52 года и монастырская жизнь давалась ему весьма не просто. Да и сама по себе жизнь в монастыре тогда была голодная и холодная. Позже отец Симон говорил, что если бы он заранее не готовил себя к бессонным ночам и полуголодной жизни на заброшенной даче, то мог бы и не выдержать такого

Все свое свободное время, Онегин Гаджикасимов читал. Он перечитал все, что было доступно тогда в библиотеке Оптиной пустыни из трудов Святых Отцов. И не только читал, но и применял на практике.

В 1989 году наместником монастыря архимандритом Евлогием послушник Олег Гаджикасимов был пострижен в рясофор с именем Афанасий. А в 1991 году новым наместником архимандритом Венедиктом инок Афанасий пострижен в мантию с именем Силуан. Говорят, что талантливый человек, талантлив во всем. Монах Силуан Гаджикасимов стал известным проповедником.

По ряду причин, отцу Силуану пришлось оставить Оптину. Несколько лет он снимал небольшую комнату в Домодедово и ходил в храм, который находился недалеко от дома. Теперь у него появилась совершенно другая аудитория, отличная от той, которая собиралась на музыкальные концерты. Многие люди ехали к отцу Силуану для того, чтобы послушать его проповедь, чтобы пойти на уроки в его воскресную школу для взрослых. Он умел донести каждой душе красоту Истины Правды Божией, которую пережил сам. Тогда он очень многих людей привел в храм и обратил к вере. Была в его словах некая

сила, которая сразу же достигала сердца слушателей.

Внешний облик отца Силуана изменился до неузнаваемости. Даже те люди, которые хорошо его знали, никогда бы не признали в простом, одетом в заштопанный подрясник, монахе того, о котором не так давно говорила вся страна. Как-то, будучи по церковным делам в Москве, отец Силуан увидел родного брата. Он замедлил шаг - брат шел прямо ему на встречу. Поравнявшись с монахом, мужчина посмотрел на него и прошел мимо, не узнав Онегина. Отец Силуан постоял некоторое время с наклоненной вниз головой и пошел дальше.

Личная жизнь монаха Силуана была очень скромной. У него не было даже зимнего пальто. Он так и мерз, пока ему не пожертвовали чье-то старенькое, заношенное пальтишко. Питался он просто и очень скромно. Ходил в латанной-перелатанной мантии. Денег никогда ни у кого не брал. Спал не на кровати, а прямо на полу. Но его лицо светилось такой благодатью, что люди ехали к нему уже в великом множестве, как к старцу, за советом, за утешением и наставлением. А он и был уже таковым, умудренным благодатью Божией старцем.

«Никогда и никого не учите», – говорил монах Силуан своим ученикам. «Кто-то вас сильно обидит, и вы чувствуете, что этот человек готов ударить вас или оплевать – становитесь перед ним на колени, обнимите и скажите «ты меня прости». Враг сразу же отбежит. Если он видит, что есть любовь, для него нет ничего хуже. Любовь превыше всего».

Однажды, остановившись в гостинице, он услышал, как за стеной его комнаты кто-то громко включил телевизор. Группа Иванушки Интернешнл переневала уже на свой лад написанную им песню «Алешкина любовь». Отец Силуан, вздохнув, сказал тогда одному из своих духовных чад:

- Зря я ее написал...

#### СМЕРТЬ.

В последние годы старец Силуан ходил в сапогах, в которых было полно крови. На ногах у него открылись кровоточащие раны. Но к врачам он не обращался, терпел. Отец Силуан также никогда не обращался к прошлой жизни, туда, где у него остались друзья, великие песни, знакомства, связи. Все это ушло от него навсегда.

О прогрессирующем онкологическом заболевании старец узнал во второй половине девяностых годов. Он стоически переносил дикие боли, не прибегая к докторам и практически не используя никаких лекарств. Перед смертью принял схиму с именем Симон. Незадолго до кончины ему подарили икону Божией Матери «Умягчение злых сердец». Схимонах Симон посмотрел на Богородицу и обратился к Ней, как к живой:

 Матерь Божия, забери меня, я очень устал.

И Она пришла и забрала, как

старец и просил.

Через два дня 30 июня 2002 года душа схимонаха Симона улетела в светлые горние обители.

Протоиерей Игорь Рябко. По материалам сайта www.spzh.news.

#### Новости прихода и ДПИКЦ «Достояние»

ДПИКЦ «Достояние» принял участие в ежегодном рождественском колядовании у митрополита Калужского и Боровского Климента.



09 января 2022 года клирики Никитского Храма г. Калуги, воспитанники Воскресной школы Храма и различных студий ДПИКЦ «Достояние» вместе с руководителем Центра Натальей Юрьевной Буровой, сотрудниками Центра, педагогами и родителями приняли участие в традиционном колядовании у Владыки - Митрополита Калужского и Боровского Климента, прошедшем в стенах здания Калужской епархии.

Дети, занимающиеся в студии «Театр кукол «Оле - Лукойе» (рук. Татьяна и Роман Сухоруковы), выступили с небольшим спектаклем «Рождественская сказка». Воспитанники хореографической студии (рук. Екатерина Долидович) показали танец «Ангелы спускаются с небес». Ребята из студии фольклора (рук. Ольга Анатольевна Кондратьева) исполнили рождественские песни. Дети из Воскресной школы вместе со своими преподавателями рассказали стихи и исполнили рождественские песни.

В ответ Владыка провел с ребятами викторину на знания события Рождества Христова, вручал правильно ответившим сладости. В завершении Митрополит поблагодарил всех за поздравление, и вручил сладкие подарки. В память об этом событий участники мероприятия получили календарь на наступивший 2022 год, а взрослые - церковный календарь Калужской епархии на 2022 год.

Ежегодная акция «Сохрани жизнь» прошла в Никитском Храме г. Калуги.



11 января Православная Церковь совершает празднование памяти святых мучеников 14000 младенцев, от Ирода в Вифлееме избиенных.

10 января 2022 года, в канун памятного дня, в Храме в честь Рождества Пресвятой Богородицы (Никитском) г. Калуги настоятелем Храма и руководителем Отдела по церковной благотворительности и социальному служению Калужской епархии - проточереем Алексием Пелевиным в сослужении иерея Максима Коновалова - настоятеля Храма в честь Богоявления Господня г. Калуги, клириков Никитского Храма - иерея Стефана Бойко, иерея Максима Картуесова и диакона Олега Машанова был совершен Покаянный Молебен святым мученикам младенцам Вифлеемским перед постоянно пребывающими в Храме иконой и ковчегом с частицей их мощей.

По окончании Молебного пения, на этот раз, в связи с погодными условиями, непосредственно в стенах Храма, прошла традиционная, ежегодная акция «Сохрани жизнь», проводимая с 2015 года с целью привлечения внимания общества к проблеме абортов.

Священнослужители и прихожане Храма зажгли лампады и выложили ими форму Креста.

В Общине глухих и слабослышащих при Никитском Храме г. Калуги прошло праздничное мероприятие.

15 января 2022 года, по благословению митрополита Калужского и Боровского Климента, в рамках работы Отдела по Церковной благотворительности и социальному служению Калужской епархии, состоялась Божественная литургия с сурдопереводом для глухих и слабослышащих людей в Свято-Богоявленском Крестильном приделе храма

Рождества Пресвятой Богородицы (Никитского) г. Калуги.

Богослужение совершил клирик храма иерей Олег Плешаков - духовник Калужской Общины глухих и слабослышащих. Сурдоперевод осуществляла волонтер из г. Тулы - Елена Халилова.

За Богослужением молились члены Калужской Общины глухих и слабослышащих. По окончании богослужения гости ознакомились с экспозицией Музея «Истории православия на Калужской земле» при Храме Рождества Пресвятой Богородицы (Никитском) г. Калуги.

Затем в теплой дружеской обстановке за чашкой чая состоялась духовная беседа представителей Общины с отцом Олегом. Присутствующие получили рождественские подарки и памятные календари и выразили благодарность всем устроителям данной встречи.

Свадебный обряд Гамаюнщины.



16 января 2022 г. в ДПИКЦ «Достояние» при храме Рождества Пресвятой Богородицы (Никитский) прошла лекция с элементами театрализации «"Свадебный обряд Калужской Гамаюнщины": к Году народного искусства и нематериального культурного наследия народов РФ» в рамках проекта «По страницам истории Калуги». В образе жительницы калужской «Гамаюнщины» начала XIX века предстала сотрудник отдела краеведения Центральной городской библиотеки им. Н.В. Гоголя Ирина Владимировна Маркина. Она рассказала о том, что за такое понятие «Гамаюнщина», какие населённые пункты входили в состав этой территории, откуда пошло её название; представила адаптированные к восприятию современным слушателем основные этапы свадебного обряда, бытовавшего на территории «Гамаюнщины». Оказалось, что это знакомые всем калужанам деревни Шопино, Чижовка, Некрасово, Верхняя и Нижняя Вырка и многие другие. Само слово «гамаюнщина» имеет негативный оттенок, характеризующий слишком активный характер жителей этих деревень и поселков, что подтверждается очень интересной песней, где очень весело и точно даются характеристики населению этих деревень. Этнографические материалы о Калужской Гамаюнщине были собраны в 1920-е годы участником Калужского общества истории и древностей Марией Евгеньевной Шереметевой (1886-1963). Представленный материал вызвал живейший интерес зрителей и породил ряд вопросов. Обсуждение понимания свадебного обряда с позиции

современного восприятия, христианских понятий и отголосков старины вызвало споры, которые благополучно завершились пониманием, что изучение истории своего края дает очень много интересного и неожиданного. Зрители благодарили Ирину Владимировну за интересную лекцию. В конце встречи было показано совершенно уникальное видео свадьбы по старинным обычаям Хвастовичского района, где зрители могли увидеть те элементы одежды и действ, о которых им было только что рассказано.

Следующая встреча с И.В.Маркиной состоится 20 февраля. Темой встречи будет история Калужского водопровода. С момента его проведения в Калуге прошло 135 лет.

В Центре «София» при Черноостровском женском монастыре города Малоярославца прошло выездное заседание комиссии по благотворительности Калужской Митрополии.

27 января 2022 года, по благословению митрополита Калужского и Боровского Климента, в Духовно-просветительском центре «София» при Свято-Никольском Черноостровском женском монастыре города Малоярославца прошло выездное заседание Комиссии по благотворительности Калужской Митрополии.

Работу заседания комиссии возглавил протоиерей Алексий Пелевин - секретарь комиссии. В заседании приняли участие члены комиссии по благотворительности: протоиерей Александр Рябов - благочинный Песоченского округа Песоченской епархии; протоиерей Владимир Деревцов - ответственный за направление по противодействию наркомании; иерей Владислав Береговой - ответственный за направление по защите семьи, материнства и детства при отделе по церковной благотворительности и социальному служению Песоченской

епархии; диакон Димитрий Шатов - председатель председатель Обнинского отделения Православной благотворительной миссии «Милосердный самарянин»; Марина Владимировна Куклина - директор Социального центра помощи семье и детям «Рождественский» при Козельской епархии МП РПЦ.

А также приглашенные гости: протоиерей Александр Эггерс - благочинный Малоярославецкого благочиния (округа); иеромонах Иов (Шебитченко) - настоятель храма в честь Рождества святого Пророка и Предтечи Иоанна в г. Малоярославец; монахиня Серафима (Тубольцева) - благочинная Свято-Никольского ноостровского женского монастыря; Жуков Виктор Федорович - учредитель Центра «Милосердие» г. Малоярославец; Кириченко Валентина Федоровна - директор Центра «Милосердие» г. Малоярославец; Белоусова Елена Петровна - сотрудник Музея «20 век или Назад в СССР» г. Малоярославец; Петин Сергей Михайлович охранник храма святого пророка Иоанна Предтечи г. Калуга; Саидова Галина Толвопдиевна; Щедрова Нина Ивановна; Желудева Екатерина Петровна; Павлов Виктор Павлович; Драченко Ольга Викторовна.

Заседание Комиссии началось молитвой «Царю Небесный...».

После приветственного слова протоиерея Алексея Пелевина, руководителя Отдела по церковной благотворительности и социальному служению Калужской епархии - секретарь Комиссии были заслушаны доклапы:

О социальной работе Свято-Никольского Черноостровского женского монастыря – монахини Серафимы (Тубольцевой); О социальном служении Малоярославецкого благочиния - протоиерея Александра Эггерса; О работе Центра «Милосердие» г. Малоярославец по оказанию помощи нуждающимся - Жукова Виктора Федоровича; О работе Обнинского отделения Православной Благотворительной Миссии Калужской Епархии - диакона Димитрия Шатова; Об опыте взаимодействия учреждений здравоохранения и социальной защиты с Русской Православной Церковью на примере Песоченского благочиния Песоченской епархии - протоиерея Александра Рябова; О работе антинаркотической Комиссии Калужской области - протоиерея Владимира Деревцова.

На заседании были вручены сертификаты на материальную помощь. Денежные средства были собраны с помощью целевых сборов, которые проводила Комиссия в конце 2021 г. – начале 2022 г. Помощь получили четыре семьи погорельцев, многодетные и малоимущие семьи районов Калужской области.

Заседание закончилось совместной молитвой «Достойно есть...».

По завершению заседания была организована экскурсия по Центру «София» и музею при Центре.

Встреча-беседа на тему: «Как построить счастливую семью» с архимандритом Мелхиседеком (Артюхиным) прошла в Никитском храме города Калуги.



В субботу, 29 января 2022 года, по благословению митрополита Калужского и Боровского Климента, в храме в честь Рождества Пресвятой Богородицы (Никитском) г. Калуги прошла замечательная встреча-беседа с архимандритом Мелхиседеком (Артюхиным).

Батюшка с удовольствием посетил Калугу, с которой его связывают теплые воспоминания. Кроме того, он является настоятелем подворья Свято-Введенской Оптиной Пустыни в Москве, так что наш город для него почти родной.

Отец Мелхиседек в дружелюбной и теплой атмосфере прихожан разных храмов города Калуги с любовью и юмором поделился секретом построения счастливой семьи. По мнению о. Мелхиседека, главное - вырастить в себе ЧЕЛОВЕКА! Тогда выстраивание любых отношений, в том числе и в семье, будет проходить так, как угодно Богу. Во время проведения беседы присутствующее успели поговорить о том:

- каким должно быть образование и воспитание современного молодого человека?

-что такое семья?

-как добиться гармоничных отношений в браке? -как не обмануться иллюзиями, когда вступаем в брак?

-как сделать так, чтобы семья была счастливой? Когда батюшка закончил делиться своими размыш-

когда батюшка закончил делиться своими размышлениями, прихожане успели задать ему свои наболевшие вопросы по теме беседы.
В завершении своего визита батюшка посетил Центр

В завершении своего визита батюшка посетил Центр «Достояние», Музей «Истории православия на Калужской земле» и принял участие в записи православного ток-шоу на телеканале Ника-ТВ «Спасайся кто хочет!» на тему: «Как построить счастливую семью?».

### Никитский благовестник, 2 (70), 2022

#### копеечка.

Святочный рассказ к празднику Сретения Господня.



Отец Симеон очень устал. Это было то состояние, когда сила воли уже была на пределе. Глаза слипались сами собой. Сознание угасало. Сегодня был вечер Сретения Господня. Поздний вечер, около восьми часов. Отец Симеон отслужил Литургию. Потом был похорон с выездом на кладбище. Чтобы на него попасть, нужно было сначала съехать с довольно крутого пригорка в ложбину, потом выехать снова на холм.

Батюшка вместе с певчими в «жигулях» попал в ледяной плен. Яркий солнечный день. Минус десять мороза южноукраинской зимы со степным ветром, пронизывающим до костей, кажется, что все минус тридцать. Вокруг снежная пустыня. Дорога – сплошной сверкающий лед, в хоккей можно играть. Отец Симеон съехал с пригорка, а выехать – никак. Едва коробку передач не спалил. Выезжал около часа. Замерзли страшно. Люди, ждущие на кладбище, тоже.

Отслужили похорон. От мороза было почти больно до головокружения. Металл кадила жег руки как огонь. С кладбища батюшка поехал прямо на вечерню накануне дня памяти святого праведного Симеона Богоприимца. Завтра день рождения и день тезоименитства. Хотелось отслужить Литургию. И вот теперь отец Симеон ехал домой. Глаза слипались. Он не понимал почти уже ничего. Дорожные фонари, сама дорога, огни проезжающих машин всё сливалось в одну сплошную ленту и становилось непонятным. Сознание от усталости угасало. Отец Симеон неуклонно проваливался в сон. Тем более что из-за гололеда и темноты ехать приходилось медленно. Батюшка едва различал разделительную полосу на до-

Наконец увидел сверкающий «корабль» заправки на дороге. Решил заехать и купить воды, попить, чтобы взбодриться.

Раздвижные двери с шипением отворились. И отец Симеон оказался в магазине. Яркий свет электрических ламп

В Рефаимской долине лишь камни одни,

резанул в глаза. После ночной дороги и полумрака машины это было очень непривычно.

За сверкающим прилавком стояла девушка в костюме официанта начала XX века: белая рубашка, черная тройка, бабочка.

«Униформа такая странная», - подумал еще тогда отец Симеон. Потом уже он вспоминал, что девушка тоже выглядела очень устало. Осунувшееся бледное лицо с узкими, словно засыпающими глазами. При его появлении продавщица попыталась измученно выдавить из себя улыбку.

«Тоже ей ведь непросто, наверное, день уже отстояла, а теперь еще ночью работать, бедная», – пожалел её батюшка.

Он попросил минералки. Девушка назвала сумму. Пока отец Симеон доставал деньги, выронил десять копеек. Они с легким звоном упали на плитку пола и укатились куда-то почти под стенд с товарами. Он не стал их поднимать. Любое движение причиняло почти физическую боль.

И вдруг девушка за кассой куда-то пошла. От усталости отец Симеон ничего не понимал. Он даже начал чувствовать какое-то раздражение.

«Куда она пошла? Зачем? Уже отпустила бы и занималась своими делами», – из груди отца Симеона вырвался едва слышный нетерпеливый вздох.

Девушка обогнула со своей стороны довольно длинный – метров десять – прилавок, потом прошла уже со стороны батюшки мимо прилавка еще метров десять и пересекла полмагазина.

Отец Симеон недоуменно следил за ней. Возле стенда с продуктами она наклонилась и что-то подобрала. Потом протянула ладонь к священнику и сказала:

- Возьмите, вы потеряли.

На открытой ладони девушки лежали десять копеек.

И тут только отец Симеон сообразил, что он в подряснике, с крестом и в скуфейке. И понял, конечно, что не только ему эта юная совсем еще девушка отдавала копеечку, но через него Самому Христу, и что если в народе продолжают рождаться девочки, которые способны поднять копеечку и послужить Богу как умеют, как могут, значит, еще не всё пропало, значит, Бог милует этот народ с большим, любящим Всевышнего и ближнего своего, сердцем.

Автор: Иерей Андрей Чиженко. По материалам сайта www.pravlife.org.

Виктор Тур. «Симеон. Сретение Господне».

В Рефаимской долине — усталость и боль. Мне Господь подарил слишком долгие дни, Многолетних страданий — почётная роль. Вифлеем далеко — что же там, как же там? Сколько ждать мне еще? Что мне людям сказать? И насмешки за мною бегут по пятам, Сотню лет я всё жду... Я устал столько ждать... Я, Господь, не ропщу, моя вера при мне, Но когда же Спаситель на землю придёт? Ангел Твой появился однажды во сне, Осветил Твоей мудростью весь небосвод.

Он поведал о счастье увидеть Того, Кто на казни искупит людские грехи, Неужели Ты сына убъёшь своего? Неужели дела уж настолько плохи? В неразумье своём трудно Бога понять, Божий промысел не для земных мудрецов. Если замысел мне ни постичь, ни объять – Твою волю смиренно исполнить готов... День настанет – я знаю! Оденусь в шелка... В храм войду, славен дом Твой, Господь! Мне, счастливому, дашь подержать на руках, Чудо жизни и веры — Твою кровь и плоть. Со слезами в глазах, я уверую вновь, Что разрушишь тот мир, коим правит злой Рим. Я пойму в этот миг, что Господь — есть любовь, И спокойно предстану пред ликом Твоим...



#### СРЕТЕНИЕ ГОСПОДНЕ. СТИХИ.

Ширинский-Шихматов Сергей Александрович (1783-1837). «На Сретение Господне».

Царь славы, славимый небесных сил чинами, И ангельских князей носимый раменами, Закону покорясь, Законодатель Сам Днесь долу, Отроча, приносится во храм, Бог неба - во Свою наземную обитель, С искупом за Себя — вселенной Искупитель. Держащий, Движущий светила в их кругах, Держим, покоится на старческих руках, На троне Своего смирения смиренном; И от Иосифа, как Бог и в теле бренном, Как вечный первенец Создавшаго миры, Премлет жертвенны, таинственны дары: Приемлет горлиц двух – чету взаимно верну, В ней – Церковь мирную, незлобиву, нескверну, В которой верою спрягаются в любовь И люди Божий, Израилева кровь, И от язычников народ новосвятимый; Двух голубя птенцов — как истинный, всечтимый, Завета ветхаго и новаго Творец. Днесь обещания небеснаго конец Приемля, Симеон с восторгом откровений Мать-Деву увенчал венцем благословений, Рожденного из Ней страдания предрек, К Рожденному воззвал, кончая долгий век: Владыка! преклонись к мольбе моей усердной, И ныне разреши мой дух от плоти смертной, Как прежде Твоему обетовал рабу. Уже я на земли свершил мою судьбу; Уже Тебя узрел примрачными очами О Свет, сияющий превечными лучами! Спаситель и Господь словесных естества, В Тебе помазанных елеем Божества! 1823.



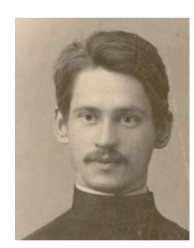
Николай Васильевич Реморов (1875–1919), священник с 1904 г. Печатался в «Тамбовских епархиальных ведомостях». «Симеон Богоприимец».

Он пришёл во храм покорный, Божьей воле предался... Славит Бога лик надгорный, Фимиама дым взвился. Старец взял младенца в руки, Взоры к небу приподнял ... Смолкли ангельские звуки, Лик архангелов внимал: – «Ты пришёл желанный, жданный! Ты пришёл спасти людей! Свет - неверным, честь - избранным, Час кончины Ты моей!» Старец кончил. ... Опустились Долу дряхлые глаза, А с ресниц его катилась Благодарности слеза.



В беззвучной тишине услышать, И в шуме городском узнать. Не обмануться, И не разминуться. Увидеть, Полюбить, Понять. Не заслониться И не отвернуться. И слепнувшей душой прозреть! И разглядеть. И, умалив себя, суметь Открыться, В преклонении склоняясь. Расплакаться, Омыться, И принять! И возвратиться, Чтоб себя узнать. А в будущем, чему бы не случиться, Всегда надеяться, Держаться И молиться. И больше не терять.

14 февраля 2012 года.



А. Огильви. «Сретение Господне».

Стоит во Храме Симеон -Он Духом Божьим приведен. В нем сердце пламенем сгорает, Он молится и ожидает. И вот – с Младенцем на руках, По ступеням легко ступая, С любовью кроткою в очах Приходит Мариам Святая. Младенца в руки старец взял. Вознес мольбу к Творцу Вселенной, И, Богам свыше вдохновенный, В слезах, он радостно сказал: «Се, ныне, с миром благодатным Берешь меня, Господь благой -Я зрю с веселием отрадным, Спасенья Промысел святой. Честна, Господь, Твоя держава. Се – свет любви, щедрот Твоих, На просвещенье чад земных, И чад Израилевых слава».

> По материалам сайта www.kazanskii-hram.church.ua.



1. Молящемуся <...> должно иметь кроткую душу, смиренный ум, сокрушенное сердце; а кто вопиет против врагов, тот никогда не может удовлетворить этому, потому что он исполнен гнева и ему несвойственно иметь смирен-

2.Как доброе дело – помнить о своих грехах, так доброе же дело – забывать о своих добрых делах. Почему? Потому что памятование о своих добрых делах ведет нас к высокомерию, а памятование о грехах сокрушает и смиряет душу; то делает нас нерадивыми, а это делает ревностнейшими.

3.Пусть для жены не будет ничего драгоценнее ее мужа, а для мужа ничего вожделеннее его жены. В том состоит крепость жизни всех нас, чтобы жена была единодушна с мужем; этим поддерживается всё в мире. Как при потрясении основания ниспровергается всё здание, так и при супружеских раздорах разрушается вся наша жизнь.

4.Для того ты [муж] и занимаешь место головы, чтобы ты умел врачевать тело. От тела нашего, хотя бы оно имело тысячу ран, мы не отсекаем головы. Так и жены не отделяй от себя, потому что жена у нас занимает место тела... И для жен тот же закон у нас: как любишь ты, жена, свою голову и ценишь ее, так цени и мужа.

5.Знаю, сколько благ происходит оттого, когда нет раздора у жены с мужем; знаю, скольких зол бывает причиною то, когда они ссорятся между собою. Тогда ни богатство, ни благочадие, ни многочадие, ни власть и могущество, ни слава и честь, ни изобилие и роскошь, и никакое другое благосостояние не может радовать мужа или жену, если они в раздоре друг с другом.

6.Посмотри, сколько ты имеешь примеров: хананеянку, мытаря, разбойника на кресте <...>. Если бы каждый из них сказал: я грешник, я стыжусь, и потому я не должен приступать, то не имел бы никакого успеха. Но так как каждый из них взирал не на множество грехов своих, но на богатство Божия человеколюбия, то получил дерзновение, осмелился и, будучи грешником, просил не по достоинству своему, и каждый успел в том, чего желал.

7....от скорби происходит терпение, от терпения опытность, от опытности надежда, а надежда не постыжает (Рим. 5: 35). Что значит: «от скорби происходит терпение»? От этого происходит тот величайший плод, что человек, подвергающийся скорбям, делается более крепким.

8.Случилось землетрясение и удалило неравенства в жизни. Где теперь одевающиеся в шелковые одежды? Где золото? Всё это исчезло, рассеялось легче паутины и оказалось мимолетнее цветов весенних.

9.Как в отношении к телу мы должны постоянно доставлять ему пищу, и постоянно доставляем, и этот долг простирается на всю нашу жизнь, так он [апостол Павел] учит поступать и в отношении к любви, или лучше сказать еще больше, потому что она приводит к жизни вечной и постоянно остается с теми, которые имеют ее.

10.Создав одного человека, Бог повелел от него произойти всем, чтоб мы все считали друг друга как бы одним человеком и старались жить в любви друг к другу.

11.Из любви сошел к нам возлюбленный Сын Божий, стал обращаться и жить вместе с людьми, чтобы, рассеяв многобожное заблуждение и возвестив истинное познание, научить людей любви друг к другу, как свидетельствует Иоанн, когда говорит: ...так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную (Ин. 3: 16).

12. Бог не предписал нам ничего тяжкого. Отчего же заповеди Его кажутся тяжкими? От нашего нерадения. Как в том случае, если мы будем усердны, и кажущееся тяжким будет легко и удобно, так и в том случае, если мы будем нерадивы, и легкое покажется нам трудным.

13.В том и состоит сущность христианской веры, чтобы ожидать истинной жизни по смерти, надеяться на возврашение после исхода.

14.Видишь, как везде смерть называется сном; посему и это место названо усыпальницею, так как и самое это название полезно для нас и исполнено великого любомудрия. Итак, когда ты провожаешь сюда мертвого, не сокрушайся, потому что провожаещь его не к смерти, а ко сну. Этого названия достаточно тебе для утешения в несчастии. Знай же, куда провожаешь его – в усыпальницу, и когда провожаешь – после смерти Христа, когда узы смерти уже рас-

15.Как в доме, объятом тьмою, кто-нибудь, зажегши светильник и поставив его на возвышении, прогоняет тьму, так и Христос во вселенной, объятой мраком, водрузив крест, как бы некоторый светильник, и подняв его высоко, рассеял весь мрак на земле.

16.Нет ничего... проще истины, если мы действуем не злонамеренно, но когда мы поступаем злонамеренно, тогда нет ничего ее труднее.

Святитель Иоанн Златоўст.

17. Человеку здравомыслящему более всего должно избегать того, чтобы жить для славы, сообразоваться с мнением большинства, а неправый разум ставить вождем жизни; но, хотя бы пришлось противоречить всем людям или за прекрасное навлечь на себя бесславие и опасности, и в таком случае не должно решаться на извращение правильно дознанного.

Святитель Василий Великий.

#### ПОДБОРКА ЦИТАТ СВЯТИТЕЛЯ ИОАННА ЗААТОУСТА. СВЯТИТЕЛЯ ВАСИЛИЯ ВЕЛИКОГО. СВЯТИТЕЛЯ ГРИГОРИЯ БОГОСЛОВА

#### (12 ФЕВРАЛЯ - СОБОР ТРЁХ СВЯТИТЕЛЕЙ И ВСЕЛЕНСКИХ УЧИТЕЛЕЙ ЦЕРКВИ).

18.Я желал бы и сам быть в числе подвизающихся и ненавидимых за истину, даже похвалюсь, что действительно принадлежу к сему числу. Ибо похвальная брань лучше мира, разлучающего с Богом.

#### Святитель Григорий Богослов.

19.Свойство истины таково, что она возвышается и в то время, когда многие восстают против нее.

Святитель Иоанн Златоуст.

20...Как невозможно мутным оком принять верное впечатление от видимого предмета, так невозможно с возмущенным сердцем приступать к познанию истины. Посему должно удалиться от всех мирских дел, ни чрез зрение, ни чрез слух, ни чрез другое какое чувство не вводить в душу посторонних помыслов. Ибо воздвигаемые плотским мудрованием брани исполняют внутренность сердца неумолкающими мятежами и непримиримыми раздорами. Святитель Василий Великий.

21.Перед Богом ничто не имеет такого достоинства, как слово очищенное и душа совершенная в учении истины. Святитель Григорий Богослов.

22. Хочешь увидеть луч света? Сделай глаза твои чистыми, здоровыми й зоркими. Господь показал тебе Свет истинный, но если ты, избегая света, устремляешься во тьму, - какое ты найдешь оправдание, какое прощение?

Святитель Иоанн Златоуст.

23.Каким образом иной содержит истину в неправде (см.: Рим. 1, 18)? – Когда дарованные от Бога блага употребляет во зло по собственным своим хотениям...

Святитель Василий Великий.

24.Закон мученичества: щадя гонителей и немощных, не выходить на подвиг самовольно, но выйдя - не отступать, потому что первое – дерзость, а последнее – малодушие.

Святитель Григорий Богослов.

25.Все грехи и все виды зла называются неправдой; за них приходит гнев Божий, на сынов человеческих, или, лучше сказать, на сынов непослушания. От них охраняйте себя, братие, утверждайтесь же в воле Божией. И тогда Бог дарует вам богатые милости и щедроты Свои, потому что Он есть наш Спаситель.

#### Святитель Иоанн Златоуст.

26. Нужно совершенно освободиться от внешних волнений, обрести полное безмолвие в потаенной храмине сердца и потом приступить к созерцанию Истины.

Святитель Василий Великий.

27.Гонения делали Церковь еще более славною через страдания.

Святитель Григорий Богослов.

28....Кто говорит правду, хотя бы был самым последним из людей, и самого царя царственнее.

Святитель Иоанн Златоуст.

29...Свидетельства <0 вере> неверующих и врагов благочестия всегда имеют особенную важность; и это дело есть благоискусной Премудрости Божией, когда она и врагов истины делает свидетелями истины...

Святитель Иоанн Златоуст.

30.Препоясанный истиною никогда не почувствует изнеможения, а если и утомится, получит подкрепление в той же истине.

Святитель Иоанн Златоуст.

По материалам сайтов www.obitel-minsk.ru

(Вадим Янчук. Подборка «15 цитат святителя Иоанна Златоуста») и www.spzh.news. (Василиса Шурина. Подборка «Три святителя: Что есть истина?»).

Дорогие братья и сестры! Таинство Соборования Великим Постом (07 марта- 23 апреля 2022 года) в Никитском Храме г. Калуги будет совершаться в следующие дни:

MAPT: 12 .03(сб.)- Начало Исповеди-в 08:30, Соборования-в 10:30. 17.03.(чт.)- Начало Исповеди - в 16:00, Соборования - в 18:30. 24.03.(чт.)- Начало Исповеди - в 16:00, Соборования-в 18:30. 29.03.(вт.)- Начало Исповеди-в 16:00, Соборования-в 18:30.

#### РАСПИСАНИЕ БОГОСЛУЖЕНИЙ ХРАМА РОЖДЕСТВА ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ (НИКИТСКОГО).

Богослужения в Никитском храме совершаются ежедневно: утром - в 9:00, вечером -в 17:00, а в воскресные и праздничные дни совершаются две Божественные Литургии: ранняя - в 7:00, поздняя - в 9:00.

В течение года не совершается Венчание: накануне среды и пятницы всего года (вторник и четверг); воскресных дней (в субботу); двунадесятых, великих и храмовых праздников; в дни многодневных постов (Великого, Петрова, Успенского и Рождественского); в продолжение Святок (с 7 по 19 января); в Неделю мясопустную, в течение Сырной седмицы (Масленицы); и в неделю сыропустную; в течение Пасхальной (Светлой) седмицы; в дни (и накануне) Усекновения главы Иоанна Предтечи- 11 сентября и Воздвижения Креста Господня- 27 сентября. Перед Венчанием проводится беседа с парой, выразившей желание скрепить свой брачный, гражданский, союз ещё и церковным Таинством. Беседа проводится в Храме, по субботам, с 11:30. При себе обязательно иметь свидетельство о заключении брака или его копию (это необходимо для заполнения справки о прохождении беседы).

Таинство Крещения совершается во все дни после 10:30 (за исключением церковных праздников) по предварительной записи <u>после прохождения огласительной беседы, которая</u> проводится по четвергам в 18:30 в помещении ДПИКЦ «Достояние» (ул.Ленина, д.108,стр.1-Гостиные ряды). На огласительной беседе обязаны присутствовать: при крещении ребёнка-родные и крестные родители крещаемого ребенка; при крещении взрослого - сам крещаемый. ПРИСУТ-СТВИЕ КРЕСТНЫХ РОДИТЕЛЕЙ ОБЯЗАТЕЛЬНО!!!

Таинство Исповеди совершается во все дни утром с 9:00 и накануне воскресных и праздничных дней вечером в

Подробное расписание Богослужений и разно-образную информацию о жизни храма вы можете найти на сайте nikita-hram.ru, а также в группе храма на сайте «В контакте»: vk.com/nikitskiy\_hram.

> Телефоны Храма: 751-821, 8-901-995-18-21.



Г. КАЛУГА, ГОСТИНЫЕ РЯДЫ, УЛ. ЛЕНИНА, 108 СТР. 1, ТЕЛ.: +7 906 509 33 65

02.04.(сб.)- Начало Исповеди - в 16:00, Соборования-в 18:30. 06.04.(ср.) - Начало Исповеди - в 16:00,Соборования-в 18:30. 09.04.(сб.)- Начало Исповеди - в 08:30,Соборования - в 10:30. 16.04. (сб.) - Начало Исповеди-в 08:30, Соборования - в 10:30. 20.04.(ср.)- Начало Исповеди - в 16:00, Соборования - в 18:30. Желательно Исповедоваться накануне дня Таинства!!!

никитский благовестник

2 (70), ФЕВРАЛЬ 2022 Сайт: nikita-hram.ru Тираж 500 экз.