

Архиерейское подворье — храм в честь Рождества Пресвятой Богородицы (Никитский) г. Калуги

«Не ктому пламенное оружие хранит врат Едемских; на тыя бо найде преславный соуз древо крестное, смертное жало, и адова победа прогнася. Предстал бо еси, Спасе мой, вопия сущим во аде: внидите паки в рай».

(Кондак в Неделю Крестопоклонную Великого Поста, глас 7).

 $N_{2}(79)$ 

# «РАДУЙСЯ, ЧЕСТНОЕ ДРЕВО, НА НЕМ БО СОВЕРШИСЯ ТАИНСТВО ВСЕМИРНОГО ИСКУПЛЕНИЯ».

### 19 МАРТА 2023 ГОДА - НЕДЕЛЯ 3-Я, КРЕСТОПОКЛОННАЯ, ВЕЛИКОГО ПОСТА, ВОСПОМИНАНИЕ ОБРЕТЕНИЯ ЧЕСТНОГО КРЕСТА И ГВОЗДЕИ РАВНОАПОСТОЛЬНОИ ЦАРИЦЕИ ЕЛЕНОИ В ИЕРУСАЛИМЕ!

...Мы, окрылённые па-русом Креста, миновали середину трудного, но спа-сительного пути Великого

«Неделей» церковный Устав называет воскресный день, в данном случае - 3-е воскресенье Великого Поста, в 2023 году это 19 марта. Накануне, в субботу вечером, на Богослужении торжественно ся Крест для поклонения. Приложиться к нему можно будет в течении всей Крестопоклонной седмицы до пятницы, то есть до

### ИСТОРИЯ ПРАЗДНИКА.

Полагают, что она начинается с 326 г., когда мать равноапостольного императора Константина, Елена, нашла во Иерусалиме Древо, на котором распя-ли Спасителя. Обретенная святыня была доставлена к Константинополю, частицы ее - разошлись по разным христианским общинам тогдашнего мира.

С момента обретения, когда Патриарх Иеруса-лимский поднял Крест над массой собравшихся христиан, благословляя народ, возникла традиция особого поклонения как самому Кресту Христову, так - ко-пиям Распятия, которые находятся в каждом храме.

При этом первое известное празднование – 27 сентября, его обретение, второе же – приходилось на Великий Пост: отмечался день, когда Древо, хваченное персами с 614 г., было возвращено христианам после побед над ними императора Ираклия. 21 марта 630 г. он привез святыню в столицу. Было это

во время Великого Поста. С тех пор было установдено поклонение Древу. Однако, так как чаше всего праздник приходился на будние дни строжайшего воздержания, а содержание празднования было все же радостным (обретение утраченной святыни), его стали отмечать воскресным лнем.

# ЗНАЧЕНИЕ <u>КРЕСТОПОКЛОННОЙ</u> <u>НЕДЕЛИ.</u>

В Византии, помимо воспоминания о возвращении Ірева, третье воскресенье Поста также было днем, когда с поклонения Распятию начиналась подготовка оглашенных ко Крещению. Само Таинство совершалось на Пасху.

Ныне такой практи-ки нет, так что праздник считается, прежде всего:

духовным укреплением христиан во время постного делания; тем, кто начинает изнемогать от воздержания, многих молитв, ллинных служб. дается длинных служо, дается поддержка свыше, а еще - пример Распятого Господа, вынесшего скорби куда более суровые; кроме того, Древо - напоминание о будущем Воскресении, о приближении Пасхи, когла смерть была побеждена да смерть была побеждена.

### ИКОНОГРАФИЯ.

Обычно это два типа изображения поклонения Кресту: большое, храмовое, хорошо известное поприхожанам; такое Распятие, вырезано из дерева; зачастую на нем присутствуют не только Господь Распятый, но также предстоящие Ему Богородица и св. Иоанн Богослов; иногда встречаются также иконы с такими изображениями; по крайней мере с XI в. известны также другие образы поклонения; здесь пишется само Древо, но без Распятого Спасителя; ему предстоят Ангелы.

### ОСОБЕННОСТИ БОГОСЛУЖЕНИЯ.

Они связаны с содержанием этого праздника: на-кануне, вечером субботы, во время Всенощного Бдения, на средину церкви выносится Крест; он обильно украшен цветами; древо полагается на аналой; оно будет доступно для поклонения все следующие дни до утра пятницы, когда пред началом литургии Преждеосвященных Даров его унесут в алтарь; Сам вынос Креста из Алтаря происходит в самом конце Всенощного Бдения, когда хор поет Великое Славословие. Оно завершается пением так называемого «Трисвятого» («Святый Боже, Святый Крепкий, Святый Бессмертный, помилуй нас...»). При начале этого пения священник выносит Крест из Алтаря, держа его «на главе», затем обходит с ним храм по

кругу. Затем, когда Крест уже лежит на аналое посреди церкви, все молящиеся крестятся и совершают три земных поклона, тогда как хор поет: «Кресту Твоему покланяемся, Владыко, и святое Воскресение Твое славим».

Евангелие, которое читается накануне воскресного дня, посвящено не Воскресению Христову, а Богородице; к Ней же обращены песнопения, исполняемые по чтении – вместо велико-



Дорогие братья и сестры! Таинство Соборования Великим Постом (27 февраля-15 апреля 2023 года) в Никитском Храме г. Калуги будет совершаться в следующие дни:

Март: 23.03. (четверг) - Начало Исповеди в 16:30, Соборования в 18:30.

Апрель: 01.04. (суббота) - Начало Исповеди в 08:45, Соборования в 10:30. 08.04. (суббота) - Начало Исповеди в 08:45, Соборования в 10:30. 12.04.(среда) - Начало Исповеди в 16:30, Соборования в 18:30.

Желательно Исповедоваться накануне дня Таинства!!!

постного «Покаяния отверзи ми двери...»; помазание елеем, к которому привыкли подходить воцерковленные христиане сразу после Евангелия, теперь будет совершено после вы-Креста и поклонения ему; Евангельское чтение Литургии воскресенья (от Марка) говорит о несений верующим житейских скорбей, его следовании за Господом; начиная с воскресного дня, на седмице совершается четыре поклонения Распятию с земными первое происходит в сам воскресный день, второе, третье - в понедельник и среду, после чтения службы Первого часа, четвертое же, последнее, в пятницу-после чтения всех Часов, до начала Литургии; за всеми Богослужениями начиная с Воскресного дня поются особые песнопения о Распятии Спасителя.

### ИНТЕРЕСНЫЙ ФАКТ.

В Византии существовала несколько иная, чем сейчас, практика поклонения: оно совершалось со вторника по пятницу, причем мужчины приходили к этой службе строго во вторник, среду, жены следующие два дня. Такое раздельное моление также было элементом постного делания, воздержания

даже от малейших поводов

Обычно православные:
- стараются посетить Всенощную и Литургию дня;
- по возможности Исповедаться и Причаститься;
- в течение седмицы посетить постную службу, или просто выбрать время, чтобы еще раз зайти в церковь, хотя бы ненадолго, поклониться тию;

некоторые включают Канон Кресту или Ака-фист Страстям Христовым домашнее молитвенное правило этого дня.

### НАРОДНЫЕ ТРАДИЦИИ.

Русские крестьяне обычно пекли к этому дню Кресты из постного пресного теста - каждому из членов семьи доставалось по одно-

му. Не обходилось без суеверий: одно из таких «печений» было «счастливым», запекали перышко туда запекати первинос (чтобы куры лучше не-слись), волос («чтобы го-лове легче было») или зерно (на урожай). Иногда Кресты хранили до самого посева, а потом помещали вместе с семенами, в сеялке. Кроме того, пекли также пироги в виде орудий

труда земледельца - сохи, бороны, косы. Кроме того, воскресным

днем малые дети ходили по домам, поздравляя родных, знакомых с «преполовением» поста краткими песенками, чем-то схожими с колядками. Тогда хозяева угощали ребят теми же сделанными из теста

Крестами.

Ввиду того, что среда седмицы – это ровно середина Поста, день этот считался особенным, когда «говение ломается» надвое - якобы треск от этого можно было накануне услышать в переднем углу дома.

# ОСОБЕННОСТИ ПОСТА В ЭТОТ ПЕРИОД: СУЩЕСТВУЮТ ЛИ ОНИ?

Хотя речь идет о поклонении Кресту, воспоминании о Распятии, особой строгости Поста на этот день нет. К тому же Цер-ковь не благословляет ковь не благословляет строгий Пост по воскресным дням. Поэтому можно вкушать пищу с раститель-

ным маслом.
Русские крестьяне считали седмицу, следующую за Неделей Крестопоклонной, временем особенно отрогого воздержания. Однако, Устав усиления его не предусматривает, за-мечая, впрочем, что во все дни седмицы отнюдь не благословляется вкушать по будним дням ни вино, ни елей. Однако, это обычный устав пощения. Видимо, замечание вызвано тем, что с древности некоторые христиане давали себе некоторые послабления последующие дни недели, так как открывающий ее воскресный день был праздником возвращения

ВЫСКАЗЫВАНИЯ СВЯТЫХ ОТЦОВ И СОВРЕМЕННЫХ ПРОПОВЕДНИКОВ О ЗНАЧЕНИИ КРЕСТОПОКЛОННОЙ НЕДЕЛИ.

святыни.

О Кресте как знамении помощи Божией говорит прп. Иоанн Дамаскин:

«Древо жизни, насажденное Богом в раю, предызобразило этот Честной Крест. Ибо так как смерть вошла через посредство древа, то надлежало, чтобы через древо же были дарованы Жизнь и Воскресе-

Прав. Иоанн Кронштадтский, обращаясь к своим современникам, пи-сал, что праздник имеет целью пробудить души, погрязшие во грехе, открыть человек духовные очи. Тем

паче его слова приложимы к нам:

«Человек с непотемнен-«человек с непотемпен-ными сердечными очами, видя такую бесконечную любовь великого, всемо-гущего Бога к грешному человеку, не может не плакать от чувства беспредельной любви Божьей и льет слезы любви и благодарности, не имея что принести больше своих слез Тому, Кому дороги наши слезы любви. Но чем же большая часть из нас отзывается на такую любовь Божью? Бесчувственностью, готовно-стью второй раз распинать Сына Божия всеми возможными пороками, угодливо-стью своей грешной плоти самою усиленною, так что большая часть из нас, как бы забыв о страданиях крестных Господа Иисуса Сриста, живет вовсе не для неба и не для души своей, а для земли и для тела своего, и едва-едва, по установлению церкви, соглашается отказывать своей плоти в лишней пище и питье только несколько дней...». О Распятии как любви

Сурожский:
«Мы не будем никогда способны опытно узнать, что значило для Христа умереть на Кресте, и даже наша собственная смерть не поможет нам понять, чем была смерть для Него: как Бессмертие может умереть? Но мы можем научиться, смелым и беззаветным усилием приобщаясь все более глубоко, все более совершенно, жизни, и учению, и путям Христовым, можем научиться любить такой любовью, которая все больше и больше приближается к этой любви Божественной, и через нее познать то свойство, которым смерть – как забвение себя, всецелое и совершенное - соединяется с победой любви, воскресением и жизнью вечной».

Так Крест укрепляет нас поддерживая во время духовного делания, давая силы идти дальше. Впереди умилительная служба с Акафистом Богородице, долгое «Мариино стояние», наконец, Страстная Седмица, когда каждый по мере сил постарается пройти со Христом Его страдальческий путь, чтобы достичь Воскресения.

По материалам сайтов: www.spaso-preobr-sobor.ru (основной материал),

www. akafistnik.ru (заголовок),

www.pravoslavie.ru (Кондак).

### Слово настоятеля

# U.DANI (SII ) (RN ) IIII

Дорогие братья и сестры!

В Неделю Крестопоклонную Святая Церковь выносит на поклонение Честный Животворящий Крест Христов, чтобы в преполовение Великого поста мы получили особую духовную силу, которая исходит от Креста Господня.

Эта сила – благодать Господа нашего Иисуса Христа, которую Он даровал Кресту, чтобы Крест защищал нас от всякого зла, был нашим путеводителем на жизненном пути, чтобы, взирая на Крест Христов, мы укреплялись духовно и физически.

В книге Исход есть история о том, как народ израильский держал путь через безводную пустыню. И вдруг они нашли источник, но вода в нем оказалась горькой. Народ возроптал на Моисея. И тогда Моисей бросил в источник свой жезл, и вода стала сладкой и пригодной для питья.

Уже в раннехристианской Церкви эта история воспринималась как прообраз Креста Христова, потому что Крест Христов делает нашу жизнь наполненной благодатью Божией, превращает горечь в сладость, и дает нам силы, надежду и утешение.

В евангельском чтении недели Крестопоклонной, Евангелии от Марка, мы слышали слова Господа Иисуса Христа: «Кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною» (Мк. 8. 34). Господь Иисус Христос произнес эти слова еще до того, как Он был распят на кресте. Своим духовным взором Он уже прозревал Свою кончину, Свои страдания, и предуготовал этот крест не только для Себя как орудие казни, но и для каждого верующего как спасительную силу, которая будет помогать ему идти по жизни.

Каждому человеку Господь заповедует нести свой крест. Этот крест складывается из тяжести жизненных трудностей, которые у каждого человека свои. Это может быть и неизлечимая болезнь, и сложные обстоятельства жизни или же люди, которые окружают человека и с которыми ему трудно жить, и множество других жизненных ситуаций.

Господь призывает нас отвергнуться себя, то есть не думать о своем комфорте, своей пользе, своем благоденствии, успехе, благополучии, а думать, прежде всего, о Боге и о том, как посвятить свою жизнь не самим себе, а Господу и нашим ближним.

Господь спрашивает: «Ибо какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит?» (Мк. 8. 36), то есть, что за польза человеку, если он приобретет материальные богатства, достигнет успеха, благополучия, а при этом повредит своей душе, не сумеет стяжать в душе своей благодать Духа Святого.

Еще Господь произносит слова, которые могут показаться кому-то непонятными: «Кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее» (Мк. 8.35). Слово «душа» употребляется в разных значениях, оно может обозначать по отношению к человеку свойство его бессмертного духа, а может означать и жизнь человека. Когда Господь говорит, что кто хочет свою душу спасти, то здесь слово «душа» употребляется в значении всей жизни: если человек заботится только о том, чтобы сохранить свою жизнь, свое благополучие, земной комфорт, то тогда он потеряет спасение. А если человек своей жизнью пожертвует для других людей, если он свою жизнь принесет к престолу Божию и скажет: «Господи, вот я и вот моя жизнь, Ты сделай со мной то, что Ты хочешь, и Ты сделай с моей жизнью то, что Тебе угодно», – тогда он приобретет спасение.

Вот о чем напоминает нам Святая Церковь в Неделю Крестопоклонную. Вот почему звучат эти слова Спасителя из Евангелия от Марка. И вот почему Крест Христов выносится на середину храма, чтобы мы совершили ему поклонение и укрепились исходящей из него силой благодати Божией.

К Крестопоклонной неделе продолжающегося Великого поста приурочен новый номер нашей приходской газеты, из которого Вы узнаете историю праздника, о самых известных Крестах, украшающих храмы Святой Руси, наставления афонских отцов о Кресте. Вашему вниманию предлагаются жития святых, память которых Церковь молитвенно совершает в конце марта - апреле, рассказ об иконе Богородицы «Благовещение» Киевская, празднование в честь которой совершается 7 апреля, календарь второй половины Великого поста,4-я глава « Записок уставщика Николая Сайки», подборка новостей прихода, ДПИКЦ «Достояние» и «Музея Православия на Калужской земле».

Поклонимся Кресту Христову и испросим у Господа нашего Иисуса Христа сил на прохождение великопостного подвига, на несение нашего жизненного креста, на прохождение того пути, который приведет нас ко спасению и к Царствию Божию.

Царствию ьожию. Храни Вас Господь!

Настоятель Храма - протоиерей Алексий Пелевин.

# ИЗ ПАТРИАРШЕЙ ПРОПОВЕДИ В НЕДЕЛЮ 3-Ю ВЕЛИКОГО ПОСТА ПОСЛЕ ЛИТУРГИИ В ХРАМЕ ВЕЛИКОМУЧЕНИКА ДИМИТРИЯ СОЛУНСКОГО В ХОРОШЕВЕ Г.МОСКВЫ (27 МАРТА 2022 ГОДА).



Во имя Отца и Сына и Святого Духа!

Сегодня особый день, когда мы преклоняем свои колена пред изображением креста Господня. Преклонение пред крестом стало очень важной частью нашей традиции, но если от нее абстрагироваться, если посмотреть глазами совершенно не знающего ни о чем человека, — перед чем же мы преклоняем колена? Люди преклоняются перед несчастным, который висит на кресте, то есть люди преклоняются перед человеческим страданием. Если

человек, далекий от Бога и Церкви, соотнесет увиденное со своей собственной жизнью, то он сразу поймет, что едва ли не главное дело его жизни — уйти от страданий как можно дальше...

Что же мы видим сегодня в храме? Мы видим совершенно особый образ — страдания рас-пятого на кресте Человека. Это так далеко от нашей жизни, от нашей культуры, что даже представить себе невозможно, что когда-то это был обычный способ умерщвления преступника, страшный и жестокий способ. Но мы никак не связываем с кровью изображение креста, написанное прекрасными красками или сделанное ювелирами. Мы не отождествляем себя в этот момент ни со страданиями Спасителя, ни с самим фактом Его мучительной смерти. Более того, Православная Церковь делает это сознательно. На Западе есть особый культ поклонения кресту и на нем распятого и измучен-ного Спасителя. У нас нет такой традиции, наш крест не являет образ измученного человека.

...И тем не менее, если вернуться к теме страданий, то нельзя не сказать, что страдания, несомненно, — это часть нашей жизнь. Страдание входить в жизнь человека, и если страдание не сопровождать молитвой и правильным к нему отношением, то можно очень сильно себе навредить, порой непоправимо, и мы знаем, что иногда страдания заканчиваются человеческой смертью. Но что же помогает нам иначе взглянуть на страдания? Крест Христов.

...Внимательный взгляд в самого себя, в свою жизнь с самого детства, анализ своих поступков

непременно приведет нас к мысли: это мой крест, и я должен искупить свой грех, все те ссоры, конфликты, а часто и преступления, которые не всегда наказуемы с точки зрения человеческого, государственного закона, но наказуемы с точки зрения и с позиции Божественного закона. И если мы будем воспринимать наши скорби как наш крест, как шанс искупить наши грехи, то не будет отчаяния, скорби, ропота на Бога и на людей.

И как важно нам понять, что каждое страдание, через которое мы проходим в жизни, — это шанс для нас искупить наши грехи! Когда приходит скорбь, она не должна нас сокрушать, она не должна нас выбивать с нашей жизненной позиции, тем более не должна нас разрушать ни духовно, ни физически...

И да поможет нам всем Господь именно таким образом и никак иначе воспринимать наши человеческие кресты – болезни, скорби, неудачи. Они никогда не должны нас разрушать. ...Да поможет нам Господь именно так, по-христиански, встречать скорби, никогда не подвергая сомнению великий спасительный Божественный промысл о всех нас. Наученные этим великим истинам, которые лежат в основе христианского почитания креста Господня, не побоимся и дальше нести наши кресты, памятуя о том, что должное несение креста есть наше личное искупление наших личных грехов. Аминь.

Пресс-служба Патриарха Московского и всея Руси.

По материалам сайта www.patriarchia.ru.

### О КРЕСТАХ ЧЕЛОВЕЧЕСКИХ.



...Вспоминая Крест Христов, мы говорим и о крестоношении человеческом, т. е. о тех испытаниях, которые бывают в жизни людей. Господь не дает креста выше сил. Так гласит пословица. Но почему тогда столько людей, сломленных жизненными обстоятельствами?

На самом деле это не пословица, а пересказ апостольских слов. Причем народная молва пропустила важное окончание фразы. Апостол Павел утверждает, что Бог не только не попускает то, что невозможно вытерпеть, но и дает «облегчение, так, чтобы вы могли перенести» (1 Кор. 10:13). То есть, если проходить жизненные перипетии с верой в Бога, то никогда не будешь сломлен. «Все могу в укрепляющем меня Иисусе» (Флп. 4:13), — сказал тот же апостол.

Если возникает надлом, значит, что-то в душе устроено неправильно, и Господь показывает это человеку через то или иное испытание...Даже в тех случаях, когда человек внешне праведен: не унывает, ведет церковную жизнь, прилежен в молитве, всегда отзывается на чужую беду, — в его душе может притаиться нечто враждебное Богу, что он не замечает, но сможет увидеть, претерпевая страдания или потери.

Подвижник остерегается даже подумать, что он смиренный: никого не осуждает, не отвечает злом на зло и т. п. Мы тоже можем не говорить такое про себя, но при этом в сердце признавать: «Не так уж я и плох. Вот меня обидели, а я не ответил, тому посочувствовал, там денежкой поделился. Живу по-христиански». А если попадаем в тяжелую ситуацию, которая, как нам кажется, превышает наши силы, то можем и обидеться на Бога. Что-то Он недосмотрел, не позаботился о нас. Можем счесть себя несправедливо обделенными: «Как же, я все время старался, помогал, терпел, а со мной такое слу-

Но Господь и не заповедал искать комфорт, процветание, достаток или избегать страданий. Если Бог дает нам благополучие и мир в земной жизни, то будем благодарить Его за это и радоваться Его милости. А требовать от Него временных благ будет безосновательно: Он этого не обещал. На-

оборот, Спаситель говорит о необходимости самоотверженно нести свой крест, следуя за Ним (см. Мф. 16, 24)...

Так для чего же Господь попускает нам тяжелые испытания? Какова их конечная цель? Христос хочет показать нам, каковы мы есть, а не такими, какими мы себя представляем. Увидеть это возможно только через невольные потери, страдания, скорби. А добровольно признать и заранее смириться никто не то чтобы не хочет, скорее, не может. Многие ли на ошибках других учатся? Пока сам шишку не набъешь, чужой опыт мало чем поможет. Преподобный Амвросий Оптинский, святитель Игнатий (Брянчанинов) почти всю жизнь очень сильно болели. Но они не возмущались, не унывали, не отчаивались. Имея дар рассудительности, они получали от скорбей великую духовную пользу и в итоге достигли

Страдания учат главному качеству, которое быстро приближает к Христу, — смирению. Наше спасение Господь Иисус Христос совершил через Свои вольные страдания, пролил Свою кровь и принял смерть на Кресте.

Крест Христов — это высшее удостоверение Его причастности к человечеству: ради воссоединения человека с Богом Спасителю надо было пойти даже на это. Крест Господень, являясь венцом Божией любви к человеку, порождает в верующем сердце ответные чувства.

Митрополит Калужский и Боровский Климент.

По материалам сайта www.vm.ru.

# СВЯТЫЕ КРЕСТЫ РУСИ.

Множество крестов, символизирующих Животворящее Древо, орудие нашего спасения, украшают христианские храмы по всему миру, пребывают в домах верующих людей.

Некоторые из них имеют особую историю, к ним притекает день за днем множество паломников. Предлагаем нашим читателям несколько историй о таких крестах.

### Крест Евфросинии Полоцкой.

Одной из великих святынь Белой Руси является крест преподобной Евфросинии Полоцкой. История его связана с жившей в XII веке внучкой Полоцкого властителя княжной Предславой, принявшей монашество с именем Евфросиния.

Евфросиния.
В основанном ею неподалеку от Полоцка женском монастыре в 1160 году был построен храм в честь Преображения Господня, который сохранился и доныне. Для этого храма по заказу



святой Евфросинии знаменитым мастером-ювелиром того временем Лазарем Богшей был создан кипарисовый крест высотой 51 сантиметров, украшенный несколькими драгоценными камнями и пластинами, выполненными в технике перегородчатой эмали. В крест были вделаны присланные византийским императором и патриархом Константинопольским святыни – частица Креста Господня, камень из гробницы Божией Матери, частица Гроба Господня, атакже частицы мощей святых Стефана и Пантелеимона, капли крови святого Димитрия.

В течение столетий вследствие исторических перипетий крест не раз перемещали из города в город – сначала в Смоленск, потом в Москву, пока царь Иоанн IV Васильевич – Иван Грозный – не вернул крест обратно в Полоцк после отвоевания его у Литовского княжества. Из-за заключения Брестской унии Софийский собор, в котором находилась святыня, был передан униатам. В 1839 году храм и его святыня были возвращены Православной Церкви.

После революции представлявшую огромную духовную и историческую ценность святыню изъяли захватившие власть большевики. В конце 20-х годов ученым удалось добиться передачи креста в музейные фонды, однако выставленная в экспозиции Могилевского исторического музея святыня привлекла множество верующих, так что крест святой Евфросинии убрали подальше от глаз людских. После оккупации Могилева фашистами крест бесследно пропал, и хотя предпринималось множество попыток его отыскать, в том числе в собраниях зарубежных коллекционеров, до настоящего времени судьба этого креста неизвестна.

В 1992 году было принято решение воссоздать крест Евфросинии Полоцкой. Воссозданием святыни занялся современный брестский ювелир Н. Кузьмин. Этот крест ныне пребывает на историческом месте – в Спасо-Евфросиниевском монастыре. Ежегодно 5 июня, в день памяти преподобной Евфросинии, перед святыней совершается торжественный молебен.

### Годеновский крест.

Древняя святыня Ярославской земли пребывает на подворье Переславского



Никольского монастыря - в храме святителя Иоанна Златоуста в селе Годеново

**К**рест был обретен чудесным обра-зом в 1423 году на Саховском болоте недалеко от Ростова Великого. О происхождении же его в исторических источниках упоминается, что он явился «от греческой стороны». В дореволюционное время крест широко почитался, но атейстические власти постарались стереть память об этой святыне. В богоборческие времена святыня немало пострадала от кощунственных надругательств. В 2002-2003 годах состоялась реставрация Годеновского креста, уникальная тем, что работы специалисты из Государственного Русского музея (Санкт-Петербург) вели прямо в храме, где при этом не прекращались богослу-

Ныне не иссякает поток паломников к Годеновской святыне, более того, по просьбе людей создано более десяти копий этого креста для других храмов.

### <u>Дмитровский крест.</u>

азвание это креста происходит от древнего города Дмитрова под Москвой, где на протяжении веков пребывала эта святыня. Ныне же ему можно поклониться в московском храме святителя Николая в Толмачах при Государственной Третьяковской галерее.

Древних записей о чудесном явлении креста не сохранилось, что объясняется множеством нападений, пожаров и разорений, пережитых городом в разные столетия. Тем не менее, во всех преданиях и рукописях, ссылающихся на более



древние источники, упоминается один и тот же год явления Креста – 1291-й, в седьмую пятницу после Пасхи, а жители, следуя преданию, единогласно указывали и на то место, где он явился, и на чудесное прозрение слепорожденной девицы, которая при купании в реке Яхроме первой увидела необыкновенный свет от новоявленного Креста Господня.

1 исторических памятников, свидетельствующих о глубокой древности Дмитровского креста, можно указать на построенный около пятисот лет назад соборный храм, на южной и

северной лицевых сторонах которого были вделаны в стенах выпуклые изображения креста, совершенно одинакового вида и формы с чудотворным крестом.

В память его обретения в седьмую пятницу после Пасхи в Дмитрове совершался торжественный крестный ход. О почитании святыни говорило также то, что в ближайших к городу селах ее копии имелись едва ли не в каждом храме.

Во время гонений XX века под предлогом помощи голодающим у верующих был отобран Дмитровский крест, с него содрали серебряную ризу, а сама святыня долгое время находилась в музейных запасниках, пока не была перенесена в домовый храм Третьяковской галереи.

### Кийский крест.

Особенность Кийского креста, изготовленного по заказу Патриарха Никотовленного по



на для Онежского (Кийского) Крестного монастыря, в том, что он является одним из крупнейших в мире мощевиков.

В него помещено более трехсот частиц мощей святых и шестнадцать камней со Святой Земли, с мест, где происходили описанные в Священном Писании события. Крест украшен шестью малыми деревянными крестами с изображением двунадесятых праздников, привезенными с Афона в середине XVII века.

реди святых, чьи мощи находятся в Кийском кресте, - святой Иоанн Предтеча, апостолы Павел, Андрей Первозванный, Иаков Зеведеев, евангелисты Матфей и Лука, равноапостольный князь Константин, святители Василий Великий, Иоанн Златоуст, Григорий Богослов, святители Московские Петр, Иона, Алексий, преподобный Алексий, человек Божий, великомученик Георгий Победоносец, великомученик Пантелеимон и многие другие.

Святыне можно поклониться в московском храме преподобного Сергия Радонежского в Крапивниках.

### Калиновский крест.

**Э**тот крест прославился чудесами в относительно недавнее время – в XX веке, в разгар гонений на веру.

7 июля 1923 года от станции Калиовка к селу Сальник под Винницей (Украина) ехали на телеге, возвращаясь с гражданской войны, два солдата. Возле поворота стоял деревянный крест высотой около шести метров, обращенный на восток. На западной стороне креста была закреплена икона «Распятие с предстоящими», написанная по металлу масляными красками. Один из пьяных солдат выстрелил в крест - пуля попала в Распятие, пробила правое плечо Спасителя, из которого тут же потекла кровь. Об этом рассказал крестьянам извозчик, перевозивший солдат. Новость подняла на ноги все село. Кровь сочилась из креста и из иконы, оставляя потеки до самой земли.

Уже на следующий день сюда шли крестные ходы из соседних сел, возглавляемые священниками. Солдат, простреливший икону и крест, целый месяц вместе с матерью стоял под крестом, и просил людей молиться, чтобы Господь простил его грех. Через неделю к кресту уже шли богомольцы из Киевщины, Волыни, Галиции, Подолья. В

некоторые дни возле святыни служило более ста священников.

**Б**ольшое стечение народа в Кали-новку привлекло внимание местных властей. Подольский губисполком составил комиссию для расследования обстоятельств Калиновского чуда. 24 июля 1923 года председатель Калиновского райисполкома Горловский и фельдшер Мурованый взяли кровь от креста на вату в пробирку, которую запечатали печатью райисполкома и отправили на экспертизу в Киев. Местные жители потом рассказывали, что Мурованый утверждал, что на вате была именно кровь, а не ржавчина, как говорили тогда местные власти. За это он и был расстрелян. Та же участь постигла и десятки священников, которые в течение месяца круглые сутки служили молебны возле креста.

Несмотря на репрессии, поток богомольцев к кресту не прекращался. А в праздничные дни людей каждый раз становилось все больше и больше. Даже атеистическая пресса писала, что 2 августа, в день памяти святого пророка Илии, «у креста пребывало около 20 000 народу, причем единовременно около 15 000 человек».

овая комиссия заявила, что «описанное явление — обнаружение на иконе струек высохшего красящего вещества, является явлением естественным, происшедшим от дождя и ржавчины». Однако все знали, что в это время была страшная засуха.

Через три месяца с помощью военных частей богомольцев от креста разогнали, сам крест срезали, распилили и выбросили в соседний колодец. Потом это место заасфальтировали.

Но верующие не забывали о Калиновском чуде, и в послевоенные годы крест был сооружен снова. Это произошло стараниями верующей вдовы Анастасии Зубко из села Сосенки, которая в конце 40-х годов, во время голода, продала свою корову-кормилицу и на эти деньги заказала крест. Рассказывают, что нести крест собрались верующие люди из всех окрестных сел. Его установили на том же месте, где произошло Калиновское чудо. Но спустя некоторое время он т был сожжен воинствующими атеистами. В 80-х годах жителем села Сальник Иваном Касинюком был сделан и установлен новый крест - он простоял только несколько дней. Власти приказали его уничтожить, однако люди успели спрятать святыню возле церкви. В 90-х годах этот крест установили вновь.

**В** 1993 году, когда верующие отмечали 70-ю годовщину Калиновского чуда, военнослужащие местного гарни-



зона изготовили и установили на святом месте новый девятиметровый дубовый крест. В скором времени над крестом был построен храм-часовня. Рядом с ней, на месте, где по преданию был закопан первый чудотворный Калиновский крест, возвели еще одну часовенку.

В 90-х годах XX столетия была восстановлена традиция крестных ходов из Винницы в Калиновку.

В материале использована информация епархиальных и приходских сайтов.

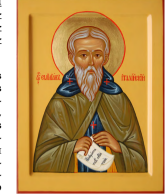
По материалам сайта www.prichod.ru.

### Никитский благовестник, 2 (79), 2023

# Православный календарь на март-апрель 2023 года.

20 марта Православная Церковь молитвенно совершает память преподобного Емилиана Италийского.

Святой Емилиан (в миру Викторин) родился в Риме и до старости вел порочную жизнь. Наконец, раскаявшись, он ушел в монастырь, принял монашеский постриг с именем Емилиан. Братия монастыря удивлялась его безропотному послушанию и суровому постничеству.



Монахи заметили, что по ночам Емилиан тайно посещает пещеру недалеко от монастыря. Однажды игумен проследил за ним и застал преподобного Емилиана в пещере, молящегося в сокрушенных слезах. В этот момент Емилиана озарил неземной свет и был слышен Глас свыше: «Емилиан, отпускаются тебе грехи твои».

Игумен был глубоко тронут всем происшедшим и просил старца рассказать братии свою тайну. Тогда святой поведал всем о великом Божием милосердии к нему, грешному. Игумен пояснил братии: «Господь и в молчании мог бы простить ему грехи, но ради всех нас Он открыл Свою милость явлением света и голоса, чтобы все мы видели Его благость и милость к искренне кающимся грешникам».

Проведя остаток жизни в духовной радости, святой Емилиан мирно преставился ко Господу.



### 31 марта - Празднование памяти мучеников Трофима и Евкарпия Никомидийских.

Святые мученики Трофим и Евкарпий были воинами в Никомидии во время гонения на христиан при императоре Диоклитиане (284–305). Они отличались большой жестокостью в исполнении всех указов императора. Однажды, когда эти воины разыскивали христиан, они вдруг увидели

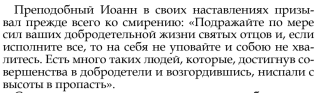
большое огненное облако, которое сходило с неба, сгущаясь по мере приближения к ним. Из облака раздался Глас: «Для чего вы так усердствуете, угрожая рабам Моим? Не прельщайтесь: никто не может подчинить своей власти верующих в Меня, но лучше сами присоединитесь к ним и тогда приобретете себе Царство Небесное». Воины в страхе упали на землю, не смея поднять глаз, и только говорили друг другу: «Поистине велик Бог, явившийся нам ныне. Счастливы будем мы, если станем рабами Его». Господь сказал: «Встаньте, покайтесь, вам прощены будут и грехи ваши». Поднявшись, они узрели в облаке сидящего Светлого Мужа и великое множество предстоявших Ему. Пораженные воины в один голос воскликнули: «Прими нас, ибо злы и невыразимы грехи наши. Нет другого Бога, кроме Тебя, Творца и Единого Истинного Бога, а мы и не присоединились еще к рабам Твоим!» Как только они это сказали, облако сомкнулось и вознеслось к небу. Духовно переродившись после этого чуда, воины выпустили из темницы всех заключенных христиан. За это святых Трофима и Евкарпия предали страшным истязаниям: святых подвесили и рвали их тела железными крюками. Они в молитвах благодарили Господа, веруя, что Господь простит им прежние тяжелые грехи. Когда был разожжен костер, святые мученики сами вошли в огонь и там предали свои души Богу.



### 09 апреля - День памяти преподобного Иоанна Прозорливого Египетского.

Родился в начале IV века. Он жил в городе Ликополе (Средний Египет) и был плотником. В возрасте 25 лет будущий подвижник ушел в монастырь и принял там монашеский постриг. В течение 15 лет преподобный Иоанн подвизался в разных обителях, потом, желая полного уединения, удалился в

Фиваиду на Волчью гору. Святой Иоанн провел в уединении 50 лет, никогда не оставляя места своих подвигов. После тридцатилетнего пребывания в затворе он сподобился от Бога благодатного дара прозорливости. Так, императору Феодосию Великому (379-395) преподобный предсказал победу над его противниками, Максимом и Евгением, и победоносную войну против галлов. Многим из числа навещавших его он предсказывал события их жизни и давал духовные наставления. Духоносный подвижник раздавал приходившим больным освященный елей — они помазывались им и исцелялись от различных недугов.



Своими спасительными поучениями и собственным примером равноангельской жизни преподобный принес много духовной пользы людям.

Дожив до глубокой старости, преподобный Иоанн Египетский мирно отошел ко Господу около 395 года.

### 11 апреля молитвенно чтится память новомучени-ка, исповедника, протоиерея Михаила (Викторова).

Священноисповедник Михаил Иванович Викторов (1871 - 1933) родился в 1871 году в селе Болошнево Рязанского уезда в семье священника Иоанна Никитича Викторова. Его племянником был священномученик Леонид Викторов.

В 1894 году окончил курс Рязанской духовной семи-

24 декабря 1895 года был рукоположен во диакона к Богородице-Рождественской церкви села Льгово Рязанского уезда.

Не ранее 1898 года был рукоположен во священника и назначен настоятелем Богородице-Рождественского храма села Глебово того же уезда.

В конце 1903 года был перемещен в Преображенскую церковь села Болошнево.

В 1904 году был утвержден в должности законоучителя Болошневского, а в 1912 году – также и Наумовского, начальных народных училищ.



После революции 1917 года продолжал служить в Преображенском храме.

17 января 1930 года был арестован и 17 апреля того же года тройкой при ПП ОГПУ СССР по Московской области по ст. 58-10 УК РСФСР приговорен к трем годам ссылки в Северный край.

11 апреля 1933 года скончался в Соловецком лагере особого назначения. По некоторым сведениям, умер в конторе лагеря, придя за справкой об освобождении.

12 июня 1957 года был реабилитирован Рязанским областным судом по 1930 году репрессий.

Определением Священного Синода от 11 апреля 2006 года был причислен к лику святых новомучеников Российских для общецерковного почитания.

### <u> 13 апреля - День памяти новомученика, священно-</u> мученика, иерея Иоанна (Блюмовича).

Священномученик Иоанн Александрович Блюмович родился в 1888 году в Варшаве в семье рабочего. В 1918 году он переехал в Москву. В 1923 окончил Московскую духовную академию и был рукоположен во священника. Служил в городе Кривой Рог на Украине, затем в

городе Орехове Запорожской области, после — в Покровском храме в горо-

де Судаке в Крыму.

В июле 1937 года отца Иоанна арестовали по обвинению в том, что он рекомендовал молодежи «не посещать комсомольских и других собраний и принимать активное участие в церковных обрядах». Его заключили сначала в тюрьму в Феодосии, а затем в тюрьму в Симферополе. Вызванные на допрос свидетели показали,



# ИКОНА ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ.



### 07 АПРЕЛЯ ЦЕРКОВЬ СОВЕРШАЕТ ПРАЗДНО-ВАНИЕ В ЧЕСТЬ ИКОНЫ БОГОРОДИЦЫ «БЛА-ГОВЕЩЕНИЕ» КИЕВСКАЯ.

В Киево-Софийском соборе, на восточных столбах, поддерживающих алтарную арку, можно увидеть мозаичное изображение архангела Гавриила и Богоматери, образующих композицию «Благовещение».

Описание явления Ангела Господня Деве Марии присутствует только в одном Евангелии – от Луки (Лк.1:26-39). На основе этого сюжета и построена иконография «Благовещения», которая весьма разнообразна, насыщена деталями и имеет несколько изводов благодаря дополнениям из многочисленных неканонических источников.

На софийской мозаике в руках Богородицы веретено с пурпурной пряжей, о котором евангелист Лука ничего не говорит. Однако, согласно апокрифическому «Протоевангелию Иакова» (XI, 1), когда к Пречистой Деве явился архангел с вестью о непорочном зачатии Спасителя мира, Она пряла пряжу для завесы Иерусалимского храма. «Благовещение с пряжей» стало одним из главных изводов в иконографии этого сюжета. Именно этот вариант «Благовещения» помещают на Царских вратах, которые ведут в святая святых - алтарь. В мозаике отсутствуют какие-либо атрибуты конкретного места действия: это помогает указать на сокрытый характер начала Боговоплощения. Сведение к минимуму набора «рассказывающих» деталей - характерная особенность византийской иконописи эпохи македонской династии.

При выкладывании изображения Богоматери греческий мастер искусно использовал смальту различных оттенков синего: на Деве Марии хитон светлосиних тонов, а мафорий более темный, с густыми темно-синими складками, доходящими до черного цвета. Лик выложен розоватыми и белыми кубиками, сочетающимися в притененных местах с зеленоватосерыми. Справа от Богородицы греческая цитата из Евангелия, русский перевод которой: «[Я] Раба Господня; да будет Мне по слову твоему» (Лк.1:38).

Архангел Гавриил обращен к Богоматери. Правой рукой он благословляет, а в левой, как посланник Господа, держит жезл. Надпись гласит: «Архангел Гавриил: Радуйся, Благодатная, Господь с Тобою» (Лк.1:28).

Фигуры архангела и Девы Марии выполняли разные мозаичисты. Гавриил, в отличие от Богоматери, массивен и грузен, а складки его одеяний почти прямоугольны и ломки. Это изображение Благовещения Пресвятой Богородицы носит название «Прядущая».

### По материалам сайта www.azbyka.ru.

что священник часто общался с рабочими дома отдыха, говорил им о вере в Бога, и это привело к тому, что многие из них приняли крещение. Сотрудники НКВД арестовали местного музыканта, работавшего пианистом в санаториях Судака, и угрозами принудили его подписать, что священник Иоанн Блюмович занимается шпионской деятельностью и завербовал его в фашистско-шпионскую организацию, действующую в интересах Германии, поскольку сам пианист был по национальности немцем. На допросах отец Иоанн держался мужественно и достойно. Все возведенные на него клеветнические подозрения он решительно отверг. Тройка НКВД приговорила отца Иоанна к расстрелу. Священномученик Иоанн Блюмович расстрелян 13 апреля 1938 года и погребен в общей безвестной могиле на окраине Симферополя.

Причислен к лику святых новомучеников и исповедников Российских в августе 2000 года на Архиерейском Соборе Русской Православной Церкви.

По материалам сайтов www.obitel-minsk.ru и www.azbyka.ru.

# ПУТЄВОДИТЄЛЬ ПО ВТОРОЙ ПОЛОВИНЄ ВЄЛИКОГО ПОСТА.

Какие важные даты в Великий пост посвящены Пресвятой Богородице? Чему мы можем научиться у Марии Египетской? И как нам не совершить ошибку торжественно встречавших Христа в Иерусалиме иудеев? О главных ступенях Великого поста и значимых датах, их смысле и духовном значении – во второй части нашего путеводителя специально для Вас.

### ПОХВАЛА ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ. СУББОТА АКАФИСТА — 01 АПРЕЛЯ 2023 ГОДА.



Уставом Православной Церкви в богослужебной практике предусмотрено чтение лишь одного акафиста – "Взбранной Воеводе...". Он посвящен Пресвятой Богородице, а точнее, событиям спасения Константинополя от периодических нашествий захватчиков в 626, 677 и 717 годах. А Заступницей византийцев те трудные времена неизменно была Пресвятая Богородица. После спасения города был составлен первый в истории акафист.

Богородица всегда воспринималась христианами как Защитница и любящая Мать. Трудно сосчитать, скольким людям Матерь Божия помогла за всю христианскую историю. Обязательно помолитесь Богородице в этот день, посетив богослужение.

### НЕДЕЛЯ 5-Я ВЕЛИКОГО ПОСТА. ПРЕПОДОБНОЙ МАРИИ ЕГИПЕТСКОЙ – 02 АПРЕЛЯ 2023 ГОДА.



Так ведь вспоминали уже преподобную Марию? Но то была всего лишь служба среди недели, а Православная Церковь посвятила подвижнице целое воскресенье Великого поста. Подвиг покаяния Марии настолько велик, что Церковь особо акцентирует на нем внимание верующих. В этот день хорошо бы посетить храм, сходить на исповедь, очистить душу от греха и причастится Святых Тайн.

А еще воскресный день у большинства из нас выходной. Есть время чтобы поразмышлять над жизнью святой Марии и обсудить ее с близкими людьми. Как сумела грешница переломить в себе страстную тягу? Почему решилась навсегда уйти в безлюдную пустыню? Как блудница сумела не только получить от Бога прощение, но еще и достигнуть дара чулотворений? Из жития мы помним, что видевший святую инок стал свидетелем нескольких чудес. Вчерашняя блудница летала над землей и сделала свирепого льва своим верным питомцем. Вот так Свет Христов просиял в преподобной Марии. Нам пример для подражания.



### БЛАГОВЕЩЕНИЕ ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ – ОТ ВКЕРГЕ В КОТОРОДИВЕТО В СОТОТО В В СОТОТОТО В В СОТОТО В В

Пожалуй, единственная неподвижная календарная дата, выпадающая, как правило, на Великий пост – Благовещение Пресвятой Богородицы. За 9 месяцев до Рождества Христова ангел Божий возвестил Святой Марии, что от Нее родится Мессия. В тот же момент, согласно преданию, Богородица зачала от Духа Святого. Важное событие в христианской истории вспоминается незадолго до праздника Пасхи, нотами надежды попадая в такт грядущему торжеству радости Воскресения Христова.

На Благовещение уставом дозволяется к трапезе рыба, что для Великого поста – знак большого послабления. В этот день не забудьте помолиться Божией Матери о близких и поблагодарить Деву за Ее материнский подвиг.

### ЛАЗАРЄВА СУББОТА. ВОСПОМИНАНИЕ ВОСКРЕШЕНИЯ ИИСУСОМ ХРИСТОМ ПРАВЕДНОГО ЛАЗАРЯ – 08 АПРЕЛЯ 2023 ГОДА.



Одним из самых необычных чудес, совершенных Иисусом Христом считается воскрешение Своего друга по имени Лазарь. Но ведь Спаситель и раньше воскрешал мертвецов? Да, но только воскрешение Лазаря - особый случай. Начать надо с того, что возвращение праведника к жизни Христос совершил на четвертый день со дня смерти друга. Злопыхатели обвиняли Спасителя в колловстве. но способен ли был коллун полнять из мертвых не только что преставившегося человека, а пролежавшего в могиле четверо суток? Христос этим чудом подводит верующих к мысли о том, что для Бога нет невозможного, а воскресение из мертвых и жизнь будущего века обязательно будет. Кроме того, Спаситель готовит людей и к факту собственного воскресения из мертвых несмотря на казнь, то есть насильственное умерщвление.

Из предания известно, что воскреснув, Лазарь никогда более в жизни не смеялся. Очевидно, праведник увидел по ту сторону жизни что-то такое, что отрезало у него всякую охоту шутить. Наверное, Лазарь столкнулся с истинной природой духовного мира, понял, что такое рай и ад. А еще стал серьезнее относится к жизни как к временному этапу перед вечностью. А вот какой будет эта

вечность? Для нас крайне волнительным бывает ожидание тех или иных событий в нашей жизни. Если мы знаем, что нас ждет – волнение может только усиливаться. Лазарь видел загробный мир и не смеялся. Все очень серьезно. Нас ждет вечность, а вот какая – зависит от наших усилий. Лазарева суббота есть хороший повод порадоваться тому, что смерти нет (о чем мы подробнее можем порассуждать на Пасху), и попечалиться о своих грехах, надеясь на Божью помощь в борьбе с ними. Пока мы еще здесь и у нас есть возможность измениться.

### 



Считается, что Великий пост закончился еще в пятницу, 07 апреля. Удивлены? Если быть тщательным до буквы, это действительно так. И Лазарева суббота, а также Вербное воскресенье, как Вы знаете, по характеру богослужений дни очень праздничные. Есть и послабление в посте. Например, в субботу можно употреблять в пищу рыбную икру, а в Вербное воскресенье рыбу. Настоящий праздник. Кстати, о Вербном воскресенье. Праздник посвящен евангельским соблужеми русла в промость стана.

Праздник посвящен евангельским событиям входа, а вернее въезда, Христа верхом на ослике в Иерусалим. Встречали Спасителя торжественно, поскольку воспринимали Его как Мессию. Но Мессия для иудеев той эпохи не просто духовный авторитет, но и политический лидер нации. Народ думал не о Царстве Небесном, а ждал свержения римлян, возвращения независимости и построения государства счастья для иудеев. Но Христос-то пришел не для этого. Он и въезжает в Иерусалим на ослике, а не на арабском скакуне, демонстрируя Свое презрение к значимым для мира людей регалиям власти и успеха.

В празднике Вербного воскресения смешалось огромное количество духовных смыслов. Бог пришел помочь людям и показать им ничтожество благ мира по сравнению с вечностью. «Послушайвсе это время», как бы говорит Христос, въезжая на ослике в столицу Иудеев. Но люди не хотят заглядывать в свое сердце. Им нужны внешние блага, достижения, эмоции. Они ждут хлеба и зрелищ, политической борьбы Христа против римлян. И люди по гордости своей отказываются принимать Бога таким, Каков Он есть. Они фактически идолизируют Его в своих чаяниях, навязывают Господу собственную позицию о том, каким должен быть Мессия. А разочаровавшись в Боге от слепоты духовной, уже через несколько дней та же самая толпа будет желать Мессии смерти...

Вербное воскресенье – хороший повод задуматься о нашем понимании Бога, отношении к Нему и твердости собственной веры. Как мы верим? Ждем сиюминутных подачек для временной жизни? Или просим Бога помочь побороть страсти, простить грехи и совершать добрые дела? С этими вопросами мы и выходим на финишную прямую накануне Пасхи.

### ИЛИ, АЛИМДЭЭ КАНТЭАЧТЭ — АДОПЭОТ ЙИНАДАЧТЭ КЛЭДЭН — АДОТ 2023 КЛЭЧПА 51-01

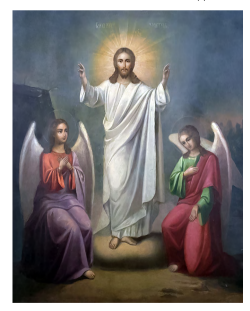


В течение шести дней перед Пасхой Церковь вспоминает события последних дней земной жизни Христа. В понедельник рассматривается история бесплодной смоковницы. Спаситель напоминает нам, что внешняя красота, здоровье, успех человека ничто по сравнению с духовными плодами его жизни. Во вторник Христос продолжает эту мысль, призывая нас быть внимательными к своим душам. Во время земной жизни нам стоит не просто коротать время, но духовно возрастать. Весь опыт Церкви направлен как раз на это.

В среду Бог призывает нас к сердечному покаянию и напоминает о предательстве Иуды. А в четверг вспоминается радостное событие установления Таинства Евхаристии (Причастия) во время Тайной Вечери в Сионской Горнице. По давно сложившейся традиции в этот день многие верующие спешат в храм на литургию. А вот пятница день скорбный. Вспоминается распятие Христа. Литургия в храмах не служится, поскольку событие очень драматичное и траурное.

Ну, а в субботу Церковь вспоминает сошествие Христа во ад накануне самого главного христианского праздника. Суббота день тишины, он уже не так скорбен. Православные люди ждут приближающегося воскресенья, когда можно будет радостно воскликнуть: «Христос воскресе!».

### СВЕТЛОЕ ВОСКРЕСЕНИЕ ХРИСТОВО. ПАСХА – 16 АПРЕЛЯ 2023 ГОДА.



Ну, здесь все понятно. Собирайтесь в храм на ночную службу, берите с собой самых близких и дорогих людей, молитесь, причащайтесь, вкушайте подлинную радость, которая придет по окончании непростого, и потому названного Великим, поста. Сложно описать, какие восторженные и радостные чувства переживает верующий в день Светлого Воскресения Христова. Можем только пожелать Вам успешной подготовки к этому дню. Чем тверже Вы держались в Великий пост, тем ярче будет радость от встречи главного христианского празд-

Автор: Варвара Степанова. По материалам сайта www.media.elitsy.ru.

### Никитский благовестник, 2 (79), 2023

### НОВОСТИ ПРИХОДА, ДПИКЦ «ДОСТОЯНИЕ», «МУЗЕЯ ПРАВОСЛАВИЯ».

Митрополит Калужский и Боровский Климент совершил Божественную Литургию в Никитском храме г.Калуги.



12 февраля 2023 года, в Неделю о блудном сыне, митрополит Калужский и Боровский Климент совершил Божественную литургию в храме Рождества Пресвятой Богородицы (Никитский) г. Калуги.

В этот день Церковь чтит память святых Вселенских учителей и святителей Василия Великого, Григория Богослова и Иоанна Златоустого.

За Литургией Высокопреосвященнейшему архиерею сослужили протоиерей Андрей Богомолов - благочинный Первого Калужского благочиния, протоиерей Алексий Пелевин - настоятель храма, иерей Олег Плешаков, протодиакон Сергий Комаров, диакон Олег Машанов, диакон Максим Тихоцкий. Богослужение сопровождалось сурдопереводом.

После сугубой ектении была прочитана молитва о Святой Руси, возносимая во всех храмах Русской Православной Церкви по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

По окончании богослужения было совершено славление и вознесена молитва к Собору Вселенских учителей. Затем митрополит Климент обратился к пастве со словом назидания. После чего удостоил епархиальными церковными наградами.

По окончании богослужения митрополит Климент поздравил верующих с воскресным днем, причастников — с принятием Святых Христовых Таин и преподал архипастырское благословение. Затем было сделано общее фото общины глухих и слабослышащих.

### В Центре «Достояние» митрополит Калужский и Боровский Климент встретился с православной молодёжью города Калуги.



12 февраля в канун дня православной молодежи Митрополит Калужский и Боровский Климент провел встречу с православной молодежью г. Калуги. Встреча была организована православным молодежным движением «Феникс», действующем при храме в честь Рождества Пресвятой Богородицы (Никитский) г. Калуги. Темой беседы была «Актуальность святоотеческих преданий для современного человека».

На встрече присутствовали: протоиерей Андрей Богомолов - благочинный Первого Калужского благочиния, протоиерей Алексий Пелевин - настоятель храма в честь Рождества Пресвятой Богородицы (Никитский) г. Калуги, иерей Максим Коновалов - руководитель сектора по работе с подростками Калужской епархии и представители подросткового епархиального клуба «Микрокосмос». Молодежный актив общины глухих и слабослышащих при Никитском храме г. Калуги, члены православного молодежного движения «Феникс», православная молодежь г. Калуги.

Модераторами встречи были иерей Стефан Бойко - духовник православного молодежного движения «Феникс» и куратор молодежного движения Хромова

В ходе встречи Митрополит Климент рассказал о актуальности святоотеческих преданий для современного человека, важности чтения духовной литературы и творения святых отцов сегодня и ответил на ряд вопросов, интересующих молодежь.

Завершилась встреча общей молитвой и совместным фото.

# Представители некоммерческих организаций Луганска посетили Центр «Достояние».

17 февраля 2023 года Духовно-просветительский историко-культурный Центр «Достояние» посетили представители некоммерческих организаций, Общественной палаты и Ресурсного центра Луганской



Народной республики, Член Общественной палаты Калужской области. В программе встречи - посещение Музея Православия на Калужской земле и ДПИКЦ «Достояние». В музее гости посмотрели фотовыставку проекта «Калуга - страницы истории!» - победителя конкурса Фонда поддержки гуманитарных и просветительских инициатив «Соработничество» и другие экспонаты.

В ДПИКЦ «Достояние» почетных гостей встретил настоятель храма в честь Рождества Пресвятой Богородицы (Никитский) г. Калуги протоиерей Алексей (Пелевин), председатель Общественной палаты Калужской области Милованова О.В., руководитель ДПИКЦ «Достояние» Бурова Н.Ю. Воспитанники студии «Параскева» подготовили приветствие и угощения. Экскурсию по Центру провела Бурова Н.Ю., которая рассказала о направлениях работы Центра, студиях, воспитанниках и показала помещения, где занимаются дети. В некоторых студиях шли занятия, и гости смогли задать интересующие их вопросы педагогам и ребятам. Затем состоялась беседа в актовом зале с о. Алексеем, который рассказал о работе православной благотворительной миссии «Милосердный самарянин» и ДПИКЦ «Достояние», а также об участии в грантовых конкурсах «Православная инициатива», Фонда «Соработничество», «Фонда президентских грантов» и др., в которых побеждали проекты Центра «Достояние» и Миссии «Милосердный самарянин». Затем священнослужитель ответил на интересующие вопросы. Гости поблагодарили за интересную экскурсию и тепло отозвались о работе ДПИКЦ «Достояние» и его роли в воспитании подрастающего поколения. В завершении встречи все участники получили памятные сувениры.

# В актовом зале Калужской Митрополии состоялся финальный турнир VI Кубка Калужской Митрополии по шахматам.

25 февраля 2023 года в актовом зале Калужской Митрополии состоялся финальный турнир VI Куб-ка Калужской Митрополии по шахматам. Кубок по шахматам проводится по благословению Высокопреосвященнейшего Климента, митрополита Калужского и Боровского и является финальным турниром-соревнованием среди команд-победителей первого этапа соревнований (внутри благочиннических округов) Воскресных школ, подростковых клубов, духовно-просветительских центров и православных гимназий Калужской Митрополии.

Организаторами турнира традиционно выступили: Отдел по религиозному образованию Калужской епархии и ДПИКЦ «Достояние» при храме в честь Рождества Пресвятой Богородицы (Никитский) г. Калуги.

Соревнования проводились по правилам шахмат ФИДЕ, в 7 туров с применением компьютерной жеребьевки. В качестве главного судьи выступил Алексей Петрович Пафнучев, судья 1 категории (шахматная студия ДПИКЦ «Достояние» - «Стратег»).

В соревновании приняло участие рекордное для финального турнира число команд: их было 19, по 3 человека в каждой.

Победителями VI Кубка Калужской Митрополии по шахматам стали следующие команды: 1 место: Команда ЧОУ «Православная гимназия в г.

Калуге»; 2 место: Команда Перемышльского благочиния;

3 место: Команда ДП ИКЦ Достояние при Храме Рождества Пресвятой Богородицы в г. Калуге (Никитский);

4 место: Команда Обнинского благочиния.

Все участники турнира были награждены памятными подарками, командам были вручены сертификаты, а победителям достались особые призы, медали и кубки.

# В музее «Истории православия на Калужской земле» при храме в честь Рождества Пресвятой Богородицы (Никитском) в Калуге состоялась лекция «Масленица на Калужской земле».

25 февраля 2023 года в музее «Истории православия на Калужской земле» при храме в честь Рождества Пресвятой Богородицы (Никитском) в Калуге состоялась лекция «Масленица на Калужской земле» с чаепитием. Мероприятие открыла руководитель музея Ставцева А.С. с приветствием всех присутствующих, и приглашением на чаепитие.

Далее «Сударыни Масленицы», в образе которой была сотрудник отдела краеведения И. В. Маркина прочитала лекцию. Ирина Владимировна поведала нам истории «Масленицы на Калужской земле» основываясь на работы знаменитого археолога Б. А. Рыбакова (1908–2001); исследователя русского и славянского фольклора, уроженца го-

рода Калуги А. С. Фаминцина (1841–1896) и известного калужского этнографа М. Е. Шереметевой (1886–1963), изучавшей масленичные обряды калужской Гамаюнщины, рассказала о том, откуда берёт свои истоки праздник, который в дохристи-анские времена назывался «Комоедицей» в честь животного «скотьего бога» Велеса - медведя. В те давние времена Масленица приходилась на более поздний период: 20-25 марта. Это был праздник весеннего равноденствия, когда было принято поминать предков особой пищей - блинами. И первый блин предназначался комам - медведям. Современные масленичные забавы - отголоски древнего праздника, в конце которого всегда будет христианское прощёное вос-



### В Центре «Достояние» прихожан и гостей Никитского храма поздравили с праздником Масленицы.



26 февраля 2023 года в ДПИКЦ «Достояние» прошел ежегодный праздник «Масленица». Мероприятие прошло в фольклорном стиле, а его организатором стала куратор воскресной школы при храме в честь Рождества Пресвятой Богородицы (Никитский) г. Калуги О.В. Бочарова. Гостей встречала ростовая кукла - медведь, который раздавал всем сувениры. Прямо на входе каждый мог полакомиться горячими блинчиками, чаем, сладостями.

С приветственным словом к гостям обратился настоятель храма в честь Рождества Пресвятой Богородицы (Никитский) г. Калуги протоиерей о. Алексей Пелевин. Он всех тепло поздравил с праздником Масленицы и прощеным воскресеньем.

Концерт сопровождался выступлением ансамбля народной песни «БлагоДать» ДП ИКЦ «Достояние» (рук. Ситько Т.А.), хореографической студией «Исток» (рук. Долидович Е.И.), фольклорной студией «Параскева» (рук. Кондратьева О.А.) и Воскресной школы храма Рождества Пресвятой Богородицы (Никитский) г. Калуги. Дети подготовили театрализованное представление с песнями, танцами, играми. Все участники тщательно готовились. Зал был украшен в народном стиле, ярко и празднично.

Ребята и взрослые с удовольствием отгадывали загадки, участвовали в играх. А по окончанию праздника всех ждал стол с традиционными масленичными блинами и разнообразными угощениями.

В заключении концерта всех поздравила руководитель ДПИКЦ «Достояние» Н.Ю. Бурова, а родители и гости мероприятия тепло поблагодарили организаторов и участников концерта.

# Вынос чтимых Святынь был совершен в Никитском храме г. Калуги в день празднования Торжества Православия.

05 марта 2023 года, воскресным днём, в день празднования Недели Торжества Православия, перед началом Поздней Божественной Литургии, в храме в честь Рождества Пресвятой Богородицы (Никитском) г. Ка-<u>луги настоятелем храма - протоиереем Алексием Пе-</u> левиным и клириками храма - иереем Стефаном Боико, иереем Максимом Картуесовым и диаконом Олегом <u> Машановым был совершен вынос из Алтаря для по-</u> клонения и укрепления верующих в дни прохождения продолжающегося Великого поста чтимых святынь: иконы Божией Матери «Всецарица» со Святой горы <u>Афон, ковчега с частицей мощей святителя Николая</u> Чудотворца и ковчега с частицей мощей великомученика Георгия Победоносца из Свято-Никольского храма деревни Чижовка. Также, для поклонения на Аналои <u>были возложены и иконы великомученика Георгия и</u> <u>святителя Николая.</u>

Духовенство совершило Молебное пение перед святынями. Были пропеты тропари иконе Божией Матери « Всецарица», святителю Николаю и великомученику Георгию. Отец Алексий вознёс Молитву о Святой Руси, затем была пропета молитва Пресвятой Богородице «Царице моя Преблагая...», отец Стефан зачитал молитву святителю Николаю, отец Максим - молитву великомученику Георгию, после чего хор храма исполнил Величание великомученику Георгию, клирики храма во главе с настоятелем поклонились Святыням.

В завершении, отец Алексий обратился к богомольцам с приветственным словом, затем уже собравшиеся верующие смогли поклониться Святыням.

# ЗАПИСКИ УСТАВЩИКА НИКОЛАЯ САЙКИ.

Четвертая глава воспоминаний уставщика Старо-Валаамского монастыря послушника Николая Сайки, в которой он рассказывает о нарушителях устава, престольном празднике обители, а также делится своим духовным опытом.

### ПРЕСТУПЛЕНИЕ И НАКАЗАНИЕ.

Попадались ли в Валаамском монастыре возмутители спокойствия? Следует признать, что попадались; особенно во время правления игумена Дамаскина, когда в монастырь по распоряжению Духовной консистории направлялись на покаяние и исправление лица, относящиеся к духовному сословию. Часть из них исправлялась, а другая нет.

### КАКИЕ ЖЕ МЕРЫ ВОЗДЕЙСТВИЯ К НИМ ПРИМЕНЯЛИСЬ?

Одним видом наказания, который определял настоятель, была молитва посреди трапезной на виду у всей братии, рядом с очередным, читающим молитвы, монахом. Молитва происходила так: сначала виновный осенял себя Крестным Знамением, затем следовал земной поклон. Во время перемены блюд, молитва прекращалась, чтобы раздатчики случайно не споткнулись о преклоненного кающегося и не облили его и себя горячим варевом. После трапезы кающийся шел к игумену просить прощения и благословения. Если виновного находили недостаточно раскаявшимся, ему назначалась та же мера воздействия, но одетому теперь в овчинный тулуп и валенки.

Если и это не помогало исправлению заблудшего, настоятель писал в Духовную Консисторию, прося перевести упрямца в другой монастырь. И тут начиналась бесконечная эпистолярная война. Я не был на Валааме во время правления Дамаскина и непосредственно после него, но слышал об этих баталиях от других...

### ДВА МОЛИТВЕННИКА.

Непостижимо, но правда, что в Старом Валаамском монастыре двое были наказаны за пение псалмов после трапезы, когда по монастырскому уставу в кельях должна быть тишина. Возможно, мы, новоначальные, не знали этого правила, или его нарушение не считали таким уж тяжким преступлением. Нас было пятеро, или шестеро, знающих псалмы, и один из нас, Борис, предложил организовать молодежный хор. Было решено собраться в его кельи и испробовать свои силы в пении без нот. По нашему мнению, наиболее подходящим было время отдыха после трапезы, другого свободного времени не было. Как нам казалось, репетиция прошла хорошо, и настолько, что слух о нашем искусстве дошел до самого настоятеля. Сам он нас не слышал, но кто-то раскрыл это «большое» преступление. На следующий день игумен Павлин пригласил нас к себе и огласил приговор. Я, нижеподписавшийся, и послушник Степан, впоследствии иеромонах Савва, оказались, по словам игумена, главными виновниками, так как раньше других участников «преступления» поселились в монастыре. Так мы, согласно монастырскому уставу, должны были вдвоем искупить вину всех. Это реализовалось в виде молитвы во время трапезы, длившейся полчаса. Нам повезло, что игумен распорядился молиться нам сообща и в стороне. Такое случа-

В течение получаса мы изрядно согрелись, отбив свыше пятисот земных поклонов. Пот катил градом, подрясник прилипал к телу как банный лист.

Трапеза закончилась и мы, два грешника, сопровождаемые псаломщиком, пошли просить прощения к игумену. Все должно было происходить по уставу. Игумен благословил нас, братья встали и спели благодарственные псалмы, а нам было разрешено покушать на поварые

Моим духовником был иеромонах старец Памва, старший келейный игумена. После того, как нас отчитал игумен, он шепнул, чтобы мы зашли к нему на чаек. Для нас было большим утешением, что хоть один человек принял участие в наших душевных страданиях и на деле хотел проявить по отношению к нам милость самарянина. Через задний вход мы прошли на кухню игумена, где нас ожидал чай с вареньем и булкой. И надо же так случиться, что, как только мы приступили к чаепитию, вошел игумен и, обнаружив нас в неположенном месте, приступил к отцу Памве с упреком, что он-де нежит наказанных.

Так мы вдруг прославились как послушники-молитвенники и усвоили, что в монашеской келье репетировать не следует, в особенности многоголосные вирши. Единственное, что нам оставалось, это удалиться куда-нибудь подальше от монастыря и где-нибудь на перекресте дорог или на другой стороне острова в какой-нибудь часовенке петь, сколько душе угодно и как позволит время

### ПРАЗДНИК ОСНОВАТЕЛЕЙ МОНАСТЫРЯ.

28-го июня(11 июля) с большой торжественностью отмечался праздник основателей Валаама, преподобного Сергия и Германа. Убирался и чистился храм. Из складов выносились всевозможных видов и размеров ковры, вплоть до такого, который могли поднять и рас-



стелить только 4 человека; длинные и узкие для коридоров, на которых священники стояли во время литании и полиелея, а также на следующий день во время праздничной литургии...

До прихода парохода в 16 часов 20 минут дорога устилалась папоротником и сверху полевым цветами от собора до Знаменской часовни, около которой происходила торжественная встреча архиепископа.

Проходя мимо Никольского скита, пароход длинным гудком сообщал о своем прибытии и тут же начинал звонить самый большой колокол монастыря. По прибытии высокого гостя ожидал экипаж. Большая часть братии оставалась за Святыми воротами, но хоругвеносцы, свеченосцы, жезлоносец, архидиакон, иеродиакон и два иподиакона ждали в Знаменской часовне, где архиепископа облачали в епископскую мантию... Дьяконы кадили, хоругви полоскались на древках. Шествие по ковру из живых цветов подходит к Святым воротам, где игумен, правление и прочие монахи встречали архиепископа, и ему предлагают для поцелуя святой алтарный крест. Далее процессия с крестами, свечами и хоругвями, пройдя через Святые ворота, входит в собор.

Архиепископ кланяется мощам преподобного Сергия и Германа, целует раку. Затем следует короткий молебен, певчие поют владыке «Многая Лета». После недолгой проповеди архиепископ благословляет каждого в отдельности, затем уходит на отдых в царские покои, где вместе с правлением ужинает.

В 19 часов началась торжественная всенощная, длившаяся до 23.30 часов.

### ОТЕЦ-ИСПОВЕДНИК И СТАРЕЦ-ДУХОВНИК.

Отец Памва, относящийся к своему делу с отеческой любовью...хорошо понимал новоначальных. Нас, послушников, было с десяток, мы бывали у него по воскресениям после обеда. Приходили все вместе, чтобы сэкономить его время: старец тоже нуждается в дневном отдыхе. Ранним утром, днем и вечером он руководил церковным хором. Затем его перевели в старшие келейные к игумену Павлину, и все же он продолжал петь, особенно на ранней литургии.

...Он приглашал нас присесть, кого на стул, кого на лавку, а то и на пол, и начиналась беседа о книге отца Дорофея, кто что помнит. Затем он разъяснял и дополнял наше разумение учения отца Дорофея, благословлял каждого в отдельности и отпускал с Богом. Случались разногласия и недоразумения по какому-нибудь поводу. Их обязательно нужно было ликвидировать самому или с помощью старца. Бывало, что послушник получал какое-либо задание, а с инстанции повыше поступало иное распоряжение, первый же распорядитель где-то запропастился. Конечно, послушник выполнял второе задание и получал взбучку за невыполнение первого, я часто попадал в такое положение...

...Не могу сказать, как монастырская власть относилась к другим, но относительно меня дела складывались так, что мне было даже определено место в церкви, которое я не мог менять. И все же я нарушил запрет и как-то поднялся на галерею над западным входом, откуда открывалась прекрасная перспектива на стройные ряды иеромонахов, шествующих от алтаря к выходу во время литии. Посреди богослужения отец-исповедник разыскал меня и отвел на отведенное мне место. По его мнению, я нарушил устав, позже мне разъяснили, что меня испытывали в смирении и послушании. В первую очередь старец обучает послушника именно этому, а также духовной красоте и пониманию этих эстетических категорий. Он обучает новоначального Иисусовой молитве, ступеням ее усвоения и преодолению опасностей, подстерегающих начинающего послушника. Молитва эта короткая, но действенная: бесы трепещут пред именем Иисуса Христа. Однако она должна исходить из сердца, не от разума.

Сначала старец учит молиться вслух, после усвоения первой ступени он разрешает переход к сердечной молитве, держа обучаемого под постоянным контролем.

Вот теперь-то и начинаются сложности: злой дух тоже контролирует начинающего подвижника, мешая ему углубиться в молитву. Возникает пауза. «Начни сначала», - советует старец, - «не унывай, это еще не настоящая молитва, это пока только привыкание к Иисусовой молитве. Когда начнешь молиться сердцем, это и будет настоящим началом. И всегда помни, что искуситель близко, и всячески старается отвлечь тебя от Иисусовой молитвы».

Не помню, сколько дней я уже практиковался в этой молитве, как в одно воскресное утро одетый я прилег на скамью, решив дождаться конца колокольного звона, а затем пойти на раннюю литургию. Прилег и уснул; и снится мне, что я один во храме, и навстречу мне идет какой-то схимонах, постоянно меняя свой облик: одежда его куда-то растворилась и чем ближе он подходит ко мне, тем черней и безобразней становится его лицо. Он говорит мне противным голосом: «Я не могу творить эту молитву, как же ты осмеливаешься?».

Душа моя трепещет, я пытаюсь поднять правую руку и сотворить крестное знамение, но какая-то сила удерживает ее. Наконец, мне с усилием удается вырвать руку, перекреститься - и дьявол исчезает. Я просыпаюсь с последним ударом колокола и иду в церковь.

Возможно, что у кого-то этот рассказ вызовет скептическую усмешку, а кто-то и вовсе не поверит. Но дело в том, что если подобное не случается в миру, то только потому, что здесь никто не подвизается в непрерывной Иисусовой молитве. Другое дело в - монастыре. Там, как нигде в другом месте, злой дух старается отвлечь монаха от Иисусовой молитвы. Пытаясь заполучить его в свои сети, идет даже на лесть: «Ты достиг уже таких высот, что можешь и отлохнуть».

### СОВЕТЫ СТАРЦА.

Возможно, этот рассказ имеет отношение к преподобному Серафиму Саровскому. Один человек пожаловался старцу, что во храме его отвлекают постоянно посторонние мысли, что он только видимо присут-

ствует в церкви, но не может углубиться в молитву. Старец посоветовал искушаемому нечистой силой стать перед иконой Спасителя или Божьей Матери, не оглядываться по сторонам и помнить, что он стоит перед лицом самого Бога. Затем прийти и рассказать, насколько это удалось. Испытуемый рассказал, что все остается по-прежнему, т.к. искушение рассматривать прихожан настолько велико, что невозможно не оглядываться, что в свою очередь вызывает посторонние мысли

Это явление старец сравнил с ветром. Никто не знает, откуда он приходит, где гуляет и куда уходит. Так и мысли приходят и уходят независимо от нашей воли. Однако, если приходят нечистые помыслы, надо знать, что они от злого духа и от них можно избавиться молитвой.

Продолжение (начало в №8(76),за 2022 год). Печатается в сокращении. По материалам сайта www.valaam.ru.

### ДЕСЯТЬ НАСТАВЛЕНИЙ АФОНСКИХ ОТЦОВ О КРЕСТЕ.

Через Крест Христов нам раскрывается жертвенный труд спасения, служения ближнему, избавления от своей греховности. Прославляя Крест, мы верим в то, что побеждает не насилие, а любовь, терпящая распятие. В воскресном евангельском чтении мы слышим слова Спасителя: «Кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною» (Мк. 8: 34).

Редакция портала «Русский Афон» подобрала десять наставлений афонских отцов о смысле и значении Креста.

1. Господь так много нас любит, что мы постигнуть этого не можем. Мы видим Крест, знаем, что Он распялся за нас и умер в страданиях, но все равно душа сама понять эту любовь не может, а познается она только Духом Святым.

Преподобный Силуан Афонский.

2. Только Крест Христов был очень тяжёлым, потому что Христос от любви к нам – людям – не захотел использовать для Себя Своей божественной силы. А после Распятия Он взял, берёт и будет брать на Себя тяжесть Крестов каждого человека и Своей божественной помощью и Своим сладким утешением облегчает нас от боли испытаний.

### Преподобный Паисий Святогорец.

3. Благий Бог даёт каждому Крест в соответствии с имеющимися у него силами. Бог даёт человеку Крест не для того, чтобы он мучился, но для того, чтобы с Креста человек взошёл на Небо. Ведь в сущности Крест - это лестница на Небо. Понимая, какое богатство мы откладываем в [небесную] сокровищницу, терпя боль испытаний, мы не станем роптать, но будем славословить Бога, беря на себя тот маленький Крестик, который Он нам даровал. Поступая так, мы будем радоваться уже в этой жизни, а в жизни иной, получим и [духовную] «пенсию», и «единовременное пособие». Там, на Небе, нам гарантированы владения и наделы, которые приготовил нам Бог. Однако если мы просим, чтобы Бог избавил нас от испытания, то Он даёт эти владения и наделы другим, и мы их лишаемся. Если же мы будем терпеть, то Он даст нам ещё и духовные пропенты

### Преподобный Паисий Святогорец.

4. Когда какой-нибудь человек позовёт тебя в дом и захочет угостить тебя стаканчиком вина или ракии, ты по-

том будешь всю жизнь ему благодарен. Так не должно ли тебе почитать Бога и чувствовать себя в долгу перед Тем, Кто дал тебе столько благ и взошёл на Крест ради любви к тебе?

### Равноапостольный Косма Этолийский.

5. Скорби, искушения и утеснения очищают тебя, и ты ощущаешь близость Бога. Крест соделывает тебя смиренным и приносит воскресение. Разветы не слышишь, что поется: «... се бо прииде Крестом радость всему миру»?

### Старец Ефрем Катунакский.

6. Жизнь по заповедям Христовым - воистину Голгофа. И это такой путь, что вступивший на него, если не будет побеждать молитвою все нарастающие трудности и отступит, вспять возвратится, то и там, куда он возвратился, то есть в мир (то есть жизнь по страстям), не найдет он радости той, какую имеют люди мира сего, не познавшие Бога. ... Когда скорби души моей, все, возрастая, достигли, кажется, апогея, тогда я не путем отвлеченных философских рассуждений, но живым и глубоким чувством сердца познал цену человеческой души, то есть что она дороже всего мира. Страдания столь великий плод приносят, что если бы мы были поразумнее, то не желали бы «сойти со Креста». Одному иеромонаху нашему явился во сне Господь, распятый на Кресте, и сказал: «С Креста не сходят, а снимают». И эти слова Господь повторил трижды. И затем видение кончилось.

Архимандрит Софроний (Сахаров). 7. После того, как человек начинает разумевать место Креста в нашем бытии по Богу – иначе он «идет на Крест» (Лк.14:27). Иначе он и понимает «Крест». Сей последний воспринимается как зов Свыше от Отца Небесного (Ин.6:44; Ин.18:11). ... В знак сего мы лобызаем Крест, которым благословляет священнослужитель верующих в храме

### Архимандрит Софроний (Сахаров).

8. Так благоволил о нас Отец небесный: все земнородные должны «взять Крест свой», чтобы унаследовать жизнь вечную (ср.:Мф. 16:24-25). Уклоняющиеся от крестоношения – не избегнут рабства страстям и пожнут от плоти тление (Гал. 6, 8; Рим. 8, 13). Заповеданная любовь к Богу и ближнему исполнена глубочайших страданий, но им сопутствует небесное утешение (ср.:Мрк. 10:29-30): душу животворит тот мир, который преподал Господь апостолам пред своей Голгофой. Когда же дух человека вводится в сферу светоносной любви Бога и Отца нашего, тогда забываются все боли и душа неизъяснимо блаженствует (Ин. 12, 50, 17:3). Так женщина, «когда родит младенца, уже не помнит скорби от радости, потому что родился человек в мир» (Ин. 16, 21). Так и еще более радуется христианин, когда в разуме и глубоком чувстве сознает себя рожденным в Боге для вечности.

### Архимандрит Софроний (Сахаров).

9. Бог никогда не оставляет человека и никогда не дает тяжести более, нежели кто может понести. Если по такому принципу поступают даже люди, то тем более благий Бог, Который ради человека пролил на Кресте Свою всесвятую Кровь!

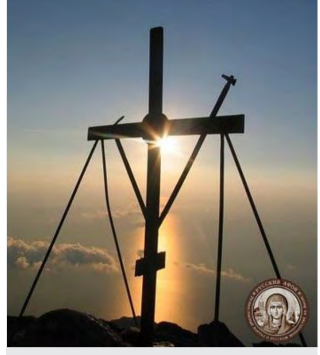
### Архимандрит Ефрем (Мораитис).

10. В моих жестоких искушениях, внутренних и внешних, которые не имели конца, явился мне Господь, распятый на Кресте, и с состраданием совершенно отчетливо говорил мне: «Я был распят ради тебя, и ты не потерпишь ради любви Моей?». «Помяни мя, Господи, во Царствии Твоем», – воскликнул я, и после этого видения все искушения прекратились.

Старец Иосиф Ватопедский.

Источник: «Русский Афон». 11 марта 2018 г. По материалам сайта www.pravoslavie.ru.





РАСПИСАНИЕ БОГОСЛУЖЕНИЙ ХРАМА РОЖДЕСТВА ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ (НИКИТСКОГО).

Богослужения в Никитском храме совершаются ежедневно: утром - в 9:00, вечером -в 17:00, а в воскресные и праздничные дни совершаются две Божественные Литургии: ранняя - в 7:00, поздняя - в 9:00.

В течение года не совершается Венчание: накануне среды и пятницы всего года (вторник и четверг); воскресных дней (в субботу); двунадесятых, великих и храмовых праздников; в дни многодневных постов (Великого, Петрова, Успенского и Рождественского); в продолжение Святок (с 7 по 19 января); в Неделю мясопустную, в течение Сырной седмицы (Масленицы); и в неделю сыропустную; в течение Пасхальной (Светлой) седмицы; в дни (и накануне) Усекновения главы Иоанна Предтечи- 11 сентября и Воздвижения Креста Господня- 27 сентября. Перед Венчанием проводится беседа с парой, выразившей желание скрепить свой брачный, гражданский, союз ещё и церковным Таинством. Беседа проводится каждую субботу в 11:30. При себе обязательно иметь свидетельство о заключении брака или его копию (это необходимо для заполнения справки о прохождении беседы).

Таинство Крещения совершается во все дни после 10:30 (за исключением церковных праздников) по предварительной записи после прохождения огласительной беседы, которая проводится по четвергам в 18:30 в помещении ДПИКЦ «Достояние» (ул.Ленина, д.108,стр.1-Гостиные ряды). На огласительной беседе обязаны присутствовать: при крещении ребёнка-родные и крестные родители крещаемого ребенка; при крещении взрослого - сам крещаемый. ПРИСУТСТВИЕ КРЕСТНЫХ РОДИТЕЛЕЙ ОБЯЗАТЕЛЬНО!!!

Таинство Исповеди совершается во все дни утром с 9:00 и накануне воскресных и праздничных дней вечером в 17:00.

Подробное расписание Богослужений и разнообразную информацию о жизни Храма вы можете найти на сайте www.nikita-hram.ru, а также в группах Храма на сайтах «В Контакте»: vk.com/nikitskiy hram и «Одноклассники»: https://ok.ru/nikitskiyhram. и на Telegram-канале: https://t.

me/+IBf8hmBKKs9jYzdi

Телефоны Храма: 751-821, 8-901-995-18-21.

